Rewang Rencang : Jurnal Hukum Lex Generalis. VVol.5. No.10 (2024)
Tema/Edisi : Filsafat, Politik dan Etika Profesi Hukum (Bulan Kesepuluh)
https://jhlg.rewangrencang.com/

PERBANKAN SYARIAH DI INDONESIA: KAJIAN KRITIS ATAS
LEGISLASI DAN IMPLEMENTASINYA

ISLAMIC BANKING IN INDONESIA: A CRITICAL ANALYSIS OF
LEGISLATION AND ITS IMPLEMENTATION

Rasji dan Muhammad Wildan Ichsandi

Fakultas Hukum Universitas Tarumanagara

Korespondensi Penulis : muhammad.207242011@stu.untar.ac.id

Citation Structure Recommendation :

Rasji dan Muhammad Wildan Ichsandi. Perbankan Syariah di Indonesia: Kajian Kritis atas
Legislasi dan Implementasinya. Rewang Rencang : Jurnal Hukum Lex Generalis. VVol.5. No.10
(2024).

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis penerapan politik hukum dalam
pengembangan bank syariah di Indonesia serta kontribusinya terhadap
perekonomian nasional. Metode yang digunakan adalah pendekatan yuridis
normatif dengan analisis peraturan perundang-undangan dan teori hukum
progresif. Pembahasan menunjukkan bahwa regulasi bank syariah di Indonesia
berkembang dari UU No. 7 Tahun 1992 hingga UU No. 21 Tahun 2008,
menunjukkan pengakuan terhadap sistem keuangan berbasis syariah. Meskipun
regulasi telah mengatur operasional bank syariah, implementasi prinsip syariah
masih menghadapi tantangan filosofis (transparansi), sosiologis (stigma sosial dan
SDM), dan yuridis (kekosongan teknis). Dalam perspektif teori hukum progresif,
politik hukum bank syariah tidak hanya bersifat normatif tetapi juga transformatif
untuk mewujudkan keadilan sosial. Bank syariah memainkan peran penting dalam
redistribusi ekonomi dan pemberdayaan masyarakat marginal melalui skema
pembiayaan berbasis nilai-nilai etika Islam. Sinergi regulasi, edukasi, dan
penguatan kelembagaan sangat diperlukan agar prinsip keadilan substantif benar-
benar terwujud dalam praktik. Kesimpulannya, penguatan bank syariah sebagai
alat transformasi sosial memerlukan regulasi yang adaptif dan pelaksanaan yang
konsisten agar mampu mendukung sistem ekonomi nasional yang adil, inklusif,
dan berkelanjutan.

Kata Kunci: Bank Syariah, Politik Hukum, Teori Hukum Progresif,
Keadilan Ekonomi, Perbankan Inklusif

ABSTRACT
This study aims to analyze the implementation of legal politics in the development
of Islamic banking in Indonesia and its contribution to the national economy. The
method used is a normative juridical approach through statutory analysis and the
progressive legal theory framework. The discussion shows that Islamic banking
regulation in Indonesia evolved from Law No. 7 of 1992 to Law No. 21 of 2008,


mailto:muhammad.207242011@stu.untar.ac.id

Rasji dan Muhammad Wildan Ichsandi
Perbankan Syariah di Indonesia: Kajian Kritis atas Legislasi dan Implementasinya

reflecting official recognition of a sharia-based financial system. Although legal
frameworks exist, implementation faces philosophical (transparency),
sociological (social stigma and HR), and juridical (technical gaps) challenges.
Through the lens of progressive legal theory, Islamic banking law is seen not only
as normative but also transformative for achieving social justice. Islamic banks
play a crucial role in economic redistribution and empowering marginalized
communities through ethical financing schemes. Regulatory synergy, public
education, and institutional strengthening are essential to ensure the realization
of substantive justice in practice. In conclusion, strengthening Islamic banking as
a tool of social transformation requires adaptive regulation and consistent
enforcement to support a just, inclusive, and sustainable national economic
system.

Keywords: Islamic Banking, Legal Politics, Progressive Legal Theory,
Economic Justice, Inclusive Finance



Rewang Rencang : Jurnal Hukum Lex Generalis. VVol.5. No.10 (2024)
Tema/Edisi : Filsafat, Politik dan Etika Profesi Hukum (Bulan Kesepuluh)
https://jhlg.rewangrencang.com/

A. PENDAHULUAN

Hukum, sebagai produk dari proses politik negara, memiliki peran penting
dalam mengatur dan menyelaraskan hubungan antarindividu dalam masyarakat,
bangsa, serta negara. Sebagai instrumen utama negara, hukum bertujuan untuk
menciptakan kesejahteraan melalui tiga pilar utama: kepastian hukum, keadilan,
dan manfaat bagi masyarakat. Sebuah negara yang baik tidak hanya
mengandalkan banyaknya undang-undang yang dihasilkan, tetapi yang lebih
penting adalah sejauh mana undang-undang tersebut dapat diakses oleh seluruh
lapisan masyarakat, terutama oleh mereka yang berada di lapisan bawah, seperti
yang digambarkan oleh Satjipto Rahardjo.* Di sini, aspek politik hukum sangat
berperan dalam menilai sejauh mana kebijakan yang dihasilkan tidak hanya hadir
dalam bentuk teks, tetapi dapat dirasakan dalam kenyataan kehidupan masyarakat,
terutama yang berada di daerah-daerah terpencil atau pedesaan. Oleh karena itu,
politik hukum yang dijalankan oleh negara bukan sekadar soal pembuatan aturan,
melainkan juga terkait dengan keadilan sosial yang dapat dirasakan oleh
mayoritas, bukan hanya segelintir kalangan.

Politik itu sendiri, sebagai bagian dari upaya negara untuk menciptakan
kehidupan yang lebih baik, berakar dalam pemahaman filsafat politik yang sudah
berkembang sejak zaman Yunani Kuno. Dalam pandangan Plato dan Aristoteles,
politik tidak hanya merupakan alat untuk mengatur, tetapi juga untuk mencapai
eudaimonia—kehidupan yang baik, yang memberikan kesejahteraan bukan hanya
secara fisik tetapi juga secara moral dan sosial. Peter Merkl menegaskan bahwa
"Politik dalam bentuk yang paling baik adalah usaha untuk mencapai suatu
tatanan sosial yang baik dan berkeadilan,” yang memberikan pemahaman bahwa
politik bukan hanya tentang kekuasaan atau pengelolaan negara, melainkan
tentang menciptakan struktur sosial yang mendukung keadilan. Namun,
pemahaman tentang "baik" dan "adil" seringkali dipengaruhi oleh nilai-nilai,
ideologi, dan pemahaman yang ada dalam masyarakat tersebut pada saat tertentu.?
Dengan demikian, politik hukum perlu memiliki keluwesan & keterbukaan dalam

merespons perubahan zaman, untuk memastikan tercapainya keadilan yang sejati.

! Satjipto Rahardjo, Permasalahan Hukum di Indonesia, Alumni, Bandung, 1983, p.155.
2 Miriam Budiarjo, Dasar-Dasar llmu Politik, Gramedia Pustaka Utama, Jakarta, 2008,
p.15.



Rasji dan Muhammad Wildan Ichsandi
Perbankan Syariah di Indonesia: Kajian Kritis atas Legislasi dan Implementasinya

Dalam konteks ekonomi, terutama dalam sektor perbankan, isu yang
berkembang adalah terkait dengan adanya praktik riba dalam sistem perbankan
konvensional. Hal ini menjadi masalah signifikan bagi umat Islam yang
menganggap bunga sebagai bentuk riba yang dilarang dalam ajaran agama
mereka. Ketidakpastian yang timbul dari perbedaan pemahaman mengenai bunga
dan riba mendorong lahirnya lembaga keuangan syariah (LKS) yang berusaha
untuk menjawab permasalahan tersebut.®> Lembaga ini dirancang untuk mengelola
dana umat secara transparan dan sesuai dengan prinsip-prinsip syariah, yang
melarang adanya praktik riba, maisir (spekulasi), dan gharar (ketidakpastian).
Meskipun lembaga keuangan syariah semula dimaksudkan untuk umat Islam,
kenyataannya, bank syariah kini terbuka untuk seluruh lapisan masyarakat, tanpa
memandang agama, asal muasal, atau latar belakangnya, selama mereka
mengikuti  prinsip-prinsip yang sesuai dengan hukum Islam. Hal ini
mencerminkan adanya inklusivitas dalam sistem keuangan yang tidak terbatas
pada satu kelompok saja, tetapi dapat dimanfaatkan oleh siapa saja yang
menginginkan transaksi keuangan yang adil dan sesuai dengan nilai-nilai etika
yang lebih tinggi.

Sistem ekonomi syariah, yang menjadi dasar bagi bank syariah,
menekankan prinsip keadilan sosial, pemerataan kekayaan, dan keseimbangan
ekonomi yang tidak hanya menguntungkan segelintir orang, tetapi memberi
manfaat bagi masyarakat luas. Dalam hal ini, ekonomi syariah sejalan dengan
prinsip-prinsip ekonomi kerakyatan yang bertujuan untuk meminimalkan
ketimpangan sosial dan ekonomi.* Sebagai alternatif dari sistem perbankan
konvensional, bank syariah mengoperasikan segala aktivitas keuangan dengan
prinsip keadilan dan tidak mengejar keuntungan secara eksploitatif, melainkan
berdasarkan pada bagi hasil yang adil antara bank dan nasabah. Oleh karena itu,
bank syariah tidak hanya mematuhi ketentuan hukum Islam, tetapi juga turut
berperan dalam menciptakan sistem ekonomi yang lebih inklusif dan adil,

sehingga dapat menciptakan stabilitas ekonomi yang lebih berkelanjutan.

3 Inosentius Samsul, Politik Hukum Pembentukan Undang-Undang, Pusat Pengkajian
Pengolahan Data dan Informasi (P3DI) Sekretariat Jendral DPR Republik Indonesia, Jakarta,
2010, p.117.

4 Muammar Arafat Yusmad, Aspek Hukum Perbankan Syariah dari Teori Ke Praktik, CV
Budi Utama, Yogyakarta, 2018, p.12.



Rewang Rencang : Jurnal Hukum Lex Generalis. VVol.5. No.10 (2024)
Tema/Edisi : Filsafat, Politik dan Etika Profesi Hukum (Bulan Kesepuluh)
https://jhlg.rewangrencang.com/

Melalui analisis politik hukum bank syariah, kita dapat mengaitkan konsep
tersebut dengan filsafat hukum progresif yang digagas oleh Thomas Aquinas dan
lebih diteruskan oleh para pemikir hukum kontemporer. Hukum progresif
menekankan bahwa hukum harus selalu berkembang untuk memenuhi kebutuhan
masyarakat dan mengatasi ketidakadilan yang ada. Dalam konteks ini, penerapan
hukum pada bank syariah tidak hanya sebatas pada penerapan aturan yang kaku,
tetapi juga mengharuskan adanya transformasi hukum yang responsif terhadap
kebutuhan masyarakat. Hukum harus mampu memperhatikan kondisi sosial,
ekonomi, dan budaya dalam masyarakat untuk menciptakan keadilan yang lebih
substantif. Oleh karena itu, politik hukum bank syariah yang diterapkan di
Indonesia dapat dipandang sebagai bentuk upaya untuk mengembangkan sistem
hukum yang lebih inklusif dan berpihak kepada keadilan sosial, sebagaimana
yang diamanatkan dalam filsafat hukum progresif.

Dengan kata lain, dalam upaya mendukung perekonomian Indonesia, bank
syariah tidak hanya menjalankan peran ekonominya, tetapi juga berfungsi sebagai
instrumen untuk mewujudkan kesejahteraan sosial. Politik hukum yang
mendorong penerapan sistem bank syariah ini seharusnya tidak hanya dilihat
sebagai sebuah kebijakan ekonomi, tetapi juga sebagai respons hukum yang
progresif terhadap kebutuhan masyarakat yang semakin beragam, dengan harapan
dapat menciptakan kesejahteraan yang lebih merata dan keadilan yang lebih
terwujud dalam tatanan sosial-ekonomi.®

Berdasarkan uraian di atas, penulis tertarik untuk merumuskan
permasalahan penelitian sebagai berikut:

1. Bagaimana penerapan kebijakan politik hukum dalam lembaga bank

syariah?

2. Bagaimana peran politik hukum bank syariah dalam mendukung

perekonomian Indonesia jika dikaitkan dengan Teori Hukum Progresif?

Penelitian ini mengadopsi pendekatan yaitu yuridis normatif, yang mana
bertujuan untuk memahami dan menganalisis isu-isu hukum yang terkait dengan

kebijakan dan peran hukum bank syariah dalam sistem hukum Indonesia.

> Muammar Arafat Yusmad, Aspek Hukum Perbankan Syariah dari Teori Ke Praktik, CV
Budi Utama, Yogyakarta, 2018, p.14.



Rasji dan Muhammad Wildan Ichsandi
Perbankan Syariah di Indonesia: Kajian Kritis atas Legislasi dan Implementasinya

Pendekatan ini sendiri memfokuskan pada analisis terhadap sumber-sumber
hukum yang ada, baik yang bersifat normatif maupun yang bersumber dari praktik
dan teori hukum yang relevan. Dalam konteks ini, peneliti memanfaatkan
berbagai literatur hukum untuk mengkaji peraturan perundang-undangan yang
berlaku dan bagaimana peraturan tersebut diterapkan dalam pengaturan dan
pengawasan bank syariah.

Kajian ini terutama mengandalkan hukum primer yang bersumber dari
peraturan perundang-undangan, seperti undang-undang, peraturan pemerintah,
fatwa-fatwa yang dikeluarkan oleh lembaga otoritas syariah, serta keputusan-
keputusan pengadilan yang berkaitan dengan bank syariah. Dalam hal ini, peneliti
merujuk pada regulasi yang mengatur operasional bank syariah, dengan menyoroti
bagaimana kebijakan-kebijakan hukum tersebut dikembangkan dan diterapkan
dalam konteks politik hukum di Indonesia. Perspektif politik hukum diambil
untuk menilai sejauh mana kebijakan hukum yang diterapkan oleh negara dapat
menciptakan keadilan sosial, khususnya dalam sektor perbankan syariah yang
menjadi alternatif bagi umat Islam dan masyarakat pada umumnya.

Selain itu, peneliti juga menggali teori-teori hukum progresif yang
menekankan bahwa hukum harus berkembang sesuai dengan dinamika sosial,
ekonomi, dan kebutuhan masyarakat. Dalam hal ini, pendekatan hukum progresif
memberikan pandangan bahwa hukum bank syariah tidak hanya sekadar
mematuhi aturan yang telah ditetapkan, tetapi harus dapat merespons kebutuhan
keadilan yang lebih substansial di masyarakat, terutama dalam menciptakan
kesejahteraan sosial melalui sistem keuangan yang adil dan merata.

Di samping itu, bahan hukum sekunder juga memiliki peran yang sangat
penting dalam mendalami isu yang diteliti. Bahan sekunder yang digunakan
dalam penelitian ini mencakup jurnal-jurnal ilmiah, buku-buku referensi, serta
makalah yang membahas tentang perbankan syariah, hukum ekonomi syariah,
serta teori-teori hukum vyang relevan. Sumber-sumber sekunder ini akan
memberikan wawasan yang lebih dalam mengenai pemikiran-pemikiran yang ada
dalam bidang hukum perbankan syariah serta bagaimana perkembangan kebijakan
dan hukum tersebut diinterpretasikan oleh berbagai pakar hukum.



Rewang Rencang : Jurnal Hukum Lex Generalis. VVol.5. No.10 (2024)
Tema/Edisi : Filsafat, Politik dan Etika Profesi Hukum (Bulan Kesepuluh)
https://jhlg.rewangrencang.com/

B. PEMBAHASAN
1. Penerapan Kebijakan Politik Hukum Dalam Lembaga Bank Syariah

Dalam upaya mengembangkan perbankan syariah, Indonesia mengadopsi
strategi yang berfokus pada dinamika pasar, prinsip perlakuan yang adil, serta
pendekatan yang berkelanjutan dan bertahap sejalan dengan prinsip-prinsip
syariah. Proses ini diawali dengan peletakan fondasi yang kuat bagi pertumbuhan
industri perbankan syariah pada periode 2002 hingga 2004. Selanjutnya, antara
tahun 2005 hingga 2009, perhatian utama tertuju pada penguatan struktur industri
perbankan syariah. Kemudian, pada rentang waktu 2010 hingga 2012, perbankan
syariah diarahkan untuk memenuhi standar keuangan dan kualitas layanan bertaraf
internasional.

Selanjutnya, antara 2013 dan 2015, dilakukan upaya integrasi lembaga
keuangan syariah. Diharapkan pada 2015, perbankan syariah di Indonesia akan
memiliki pangsa pasar yang signifikan dan memberikan kontribusi yang berarti
dalam pengembangan perekonomian nasional demi kesejahteraan masyarakat.
Sebagai langkah nyata dalam mengembangkan perbankan syariah, Bank
Indonesia telah merumuskan Grand Strategy Pengembangan Pasar Perbankan
Syariah. Strategi komprehensif ini mencakup berbagai aspek strategis, termasuk
penetapan visi tahun 2010 untuk menjadikan industri perbankan syariah sebagai
yang terkemuka di ASEAN, pembentukan citra baru yang inklusif dan universal,
pemetaan pasar yang lebih akurat, pengembangan produk yang lebih beragam,
peningkatan kualitas layanan, serta strategi komunikasi yang memposisikan
perbankan syariah sebagai entitas yang lebih dari sekadar bank konvensional.®

Perkembangan hukum perbankan syariah di Indonesia tidak terlepas dari
dinamika pengaturan legalitas yang terus mengalami penyempurnaan seiring
dengan kebutuhan praktis dan tuntutan perkembangan zaman. Pada fase awal,
landasan hukum yang digunakan adalah Undang-Undang Nomor 7 Tahun 1992
tentang Perbankan, yang meskipun belum memberikan definisi yang rinci
mengenai bank syariah, telah membuka pintu pengakuan eksistensi perbankan

syariah melalui konsep "bank yang beroperasi berdasarkan prinsip bagi hasil™.

® Bayu Mogana Putra, Kebijakan Politik Hukum Negara terhadap Perbankan Syariah, Lex
Renaissance, Vol.6, No.2 (2016), p.6.



Rasji dan Muhammad Wildan Ichsandi
Perbankan Syariah di Indonesia: Kajian Kritis atas Legislasi dan Implementasinya

Pengaturan ini menjadi tonggak penting karena memberikan legitimasi formal
bagi Bank Umum Syariah (“BUS”) dan Bank Perkreditan Rakyat Syariah
(“BPRS”) untuk beroperasi dalam sistem perbankan nasional, meskipun masih
dalam kerangka yang sangat umum dan belum mengakomodasi kekhususan
prinsip syariah secara mendalam.

Keterbatasan dalam UU 7/1992 tersebut kemudian dilengkapi dengan
kehadiran Peraturan Pemerintah Nomor 72 Tahun 1992 tentang Bank (“PP
72/1992”) yang Beroperasi Berdasarkan Prinsip Bagi Hasil, yang berfungsi
sebagai instrumen penjelas untuk memberikan kejelasan operasional bagi
perbankan syariah. Dalam Pasal 2 PP 72/1992 ini,” diatur secara lebih teknis
mengenai mekanisme penerapan prinsip bagi hasil, termasuk ketentuan tentang
imbalan yang diberikan bank kepada nasabah penyimpan dana maupun imbalan
yang diterima bank dari nasabah penerima pembiayaan. Hal ini mencerminkan
upaya pemerintah untuk menciptakan kepastian hukum sekaligus melindungi
kepentingan semua pihak yang terlibat dalam transaksi perbankan syariah. Tidak
hanya itu, peraturan ini juga mengakomodir kegiatan usaha lain yang secara
umum dilakukan oleh bank syariah, sehingga memberikan ruang bagi
pengembangan produk dan layanan yang sesuai dengan prinsip syariah tanpa
harus terikat pada skema konvensional.

Perkembangan regulasi ini menunjukkan adanya kesadaran legislatif untuk
membangun kerangka hukum yang responsif terhadap Kkarakteristik unik
perbankan syariah, meskipun pada tahap awal masih bersifat terbatas dan belum
sepenuhnya mandiri. Pengaturan tentang prinsip bagi hasil, misalnya, meskipun
telah dijelaskan dalam Peraturan Pemerintah, masih memerlukan penjabaran lebih
lanjut melalui fatwa Dewan Syariah Nasional dan peraturan teknis dari Bank
Indonesia untuk memastikan konsistensi antara aspek legal dan syariah. Dengan
demikian, dapat dikatakan bahwa meskipun UU 7/1992 dan PP 72/1992 belum
sempurna, kedua instrumen hukum ini telah meletakkan fondasi bagi penguatan
sistem perbankan syariah di Indonesia, yang kemudian terus disempurnakan

melalui berbagai perubahan regulasi di masa berikutnya.

" Indonesia, Peraturan Pemerintah Nomor tentang Bank Berdasarkan Prinsip Bagi Hasil,
PP No. 72 Tahun 1992, LN Tahun 1992, Ps.2.



Rewang Rencang : Jurnal Hukum Lex Generalis. VVol.5. No.10 (2024)
Tema/Edisi : Filsafat, Politik dan Etika Profesi Hukum (Bulan Kesepuluh)
https://jhlg.rewangrencang.com/

Perkembangan hukum perbankan syariah di Indonesia mengalami titik balik
signifikan dengan terbitnya Undang-Undang Nomor 10 Tahun 1998 tentang
Perubahan atas Undang-Undang Nomor 7 Tahun 1992 tentang Perbankan (“UU
10/1998”). Perubahan ini tidak sekadar bersifat teknis, melainkan mengandung
makna filosofis yang mendalam karena secara tegas mengakui dualisme sistem
perbankan di Indonesia, yakni sistem konvensional dan sistem syariah, dalam satu
kerangka hukum yang terpadu. Penggantian istilah dari "bank yang beroperasi
dengan prinsip bagi hasil* menjadi "bank yang beroperasi berdasarkan prinsip
syariah” dalam undang-undang ini bukan sekadar perubahan kosmetik semata,
melainkan mencerminkan perluasan cakupan operasional perbankan syariah yang
tidak lagi terbatas pada mekanisme bagi hasil saja, tetapi mencakup seluruh
prinsip dan instrumen keuangan syariah secara lebih komprehensif.

Pasal 1 angka 3 UU 10/1998 menjadi landasan konstitusional yang
mempertegas posisi bank syariah dengan menyatakan bahwa bank umum dapat
menjalankan kegiatan usahanya baik secara konvensional maupun berdasarkan
prinsip syariah.® Ketentuan ini secara implisit mengakui kesetaraan antara kedua
sistem tersebut, sekaligus membuka peluang bagi bank konvensional untuk
menyelenggarakan cabang syariah melalui mekanisme islamic window. Kebijakan
ini merupakan terobosan penting karena mempercepat pertumbuhan perbankan
syariah melalui pemanfaatan infrastruktur dan jaringan bank konvensional yang
sudah mapan, tanpa harus membangun jaringan dari nol. Di sisi lain, pengaturan
ini juga menciptakan tantangan tersendiri terkait kebutuhan untuk memastikan
pemisahan yang jelas antara operasional syariah dan konvensional guna mencegah
terjadinya contamination of funds yang bertentangan dengan prinsip syariah.

Adapun perubahan terminologi dan pengakuan resmi terhadap sistem
perbankan syariah dalam UU 10/1998 ini juga mencerminkan perkembangan
pemikiran dan kesadaran hukum masyarakat yang semakin menerima ekonomi
syariah sebagai bagian integral dari sistem keuangan nasional. Dengan demikian,

undang-undang ini tidak hanya berfungsi sebagai instrumen regulasi semata,

8 Indonesia, Undang-Undang tentang Perubahan atas Undang-Undang Nomor 7 Tahun
1992 tentang Perbankan, UU No0.10 Tahun 1998, LN Tahun 1974 No.1, TLN No0.3019, Ps.1
angka 3.



Rasji dan Muhammad Wildan Ichsandi
Perbankan Syariah di Indonesia: Kajian Kritis atas Legislasi dan Implementasinya

tetapi juga menjadi pengakuan politik (political recognition) terhadap peran
strategis perbankan syariah dalam mendorong inklusi keuangan dan pertumbuhan
ekonomi yang berkeadilan. Lahirnya undang-undang ini menjadi fondasi bagi
perkembangan lebih lanjut, termasuk penerbitan Undang-Undang Nomor 21
Tahun 2008 tentang Perbankan Syariah (“UU 21/2008”") yang kemudian menjadi
payung hukum Khusus bagi industri perbankan syariah di Indonesia.

Perkembangan kerangka hukum perbankan syariah di Indonesia tidak hanya
mencakup aspek operasional perbankan semata, tetapi juga melibatkan peran
sentral Bank Indonesia sebagai otoritas moneter yang bertanggung jawab menjaga
stabilitas sistem keuangan. Dalam konteks ini, Undang-Undang Nomor 23 Tahun
1999 tentang Bank Indonesia (“UU 23/1999”) menjadi instrumen penting yang
memberikan landasan hukum bagi pengaturan dan pengawasan perbankan syariah
secara lebih sistematis. Dinamika hukum terus berlanjut dengan adanya perubahan
melalui Undang-Undang Nomor 3 Tahun 2004 (“UU 3/2004”), yang kemudian
disempurnakan lebih lanjut melalui Peraturan Pemerintah Pengganti Undang-
Undang Nomor 2 Tahun 2008 (“Perppu 2/2008”). Proses legislasi ini mencapai
puncaknya ketika Perppu tersebut dikukuhkan menjadi Undang-Undang Nomor 6
Tahun 2009 (“UU 6/2009”), yang kemudian menjadi dasar hukum utama bagi
pelaksanaan tugas dan wewenang Bank Indonesia, termasuk dalam pengaturan
perbankan syariah.

Salah satu aspek krusial dalam UU 21/2008 adalah pengakuan terhadap
prinsip syariah dalam pelaksanaan kebijakan moneter. Hal ini menunjukkan
adanya kesadaran bahwa sistem keuangan syariah tidak hanya membutuhkan
pengaturan di tingkat mikro (bank), tetapi juga memerlukan dukungan kebijakan
di tingkat makro (moneter). Bank Indonesia diberi mandat untuk merumuskan dan
melaksanakan kebijakan moneter yang sejalan dengan prinsip syariah, termasuk
dalam hal instrumen-instrumen yang digunakan untuk mengendalikan likuiditas
perekonomian.® Kewenangan ini mencerminkan komitmen negara untuk
menciptakan ekosistem yang kondusif bagi pertumbuhan perbankan syariah

secara holistik, mulai dari level kebijakan hingga implementasi teknis di lapangan.

® Muhammad Ramadhan, Politik Hukum Perbankan Syariah di Indonesia, MIQOT: Jurnal
lmu-ilmu Keislaman, Vol.9, No.2 (2016), p.270 — 271.

10



Rewang Rencang : Jurnal Hukum Lex Generalis. VVol.5. No.10 (2024)
Tema/Edisi : Filsafat, Politik dan Etika Profesi Hukum (Bulan Kesepuluh)
https://jhlg.rewangrencang.com/

Lebih dari itu, UU 21/2008 juga mempertegas peran Bank Indonesia dalam
pengawasan bank syariah, baik yang berdiri sendiri maupun berupa unit usaha
syariah dari bank konvensional. Kewenangan pengawasan ini sangat vital untuk
memastikan bahwa seluruh aktivitas perbankan syariah benar-benar mematuhi
prinsip-prinsip syariah, tidak hanya dari aspek legal-formal tetapi juga substansial.
Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa perubahan-perubahan hukum yang
terjadi sejak UU 23/1999 hingga UU 6/2009 telah membentuk suatu sistem
pengaturan yang komprehensif, di mana aspek syariah tidak lagi ditempatkan
sebagai pelengkap semata, melainkan sebagai bagian integral dari arsitektur
sistem keuangan nasional yang diakui dan dilindungi oleh hukum.

Dalam UU 21/2008 ini, istilah yang sebelumnya digunakan untuk bank yang
beroperasi berdasarkan prinsip syariah diubah menjadi bank syariah. Terdapat dua
jenis bank yang menerapkan prinsip syariah menurut UU ini, yaitu BUS dan
BPRS. Definisi prinsip syariah dalam UU 21/2008 berbeda dari pengertian yang
terdapat dalam UU 10/1998. Dalam UU 21/2008, prinsip syariah didefinisikan
sebagai hukum Islam yang diterapkan dalam kegiatan perbankan, berdasarkan
fatwa yang dikeluarkan oleh lembaga yang berwenang dalam penetapan fatwa di
bidang syariah. Dalam Pasal 2 UU 21/2008 dijelaskan bahwa Perbankan Syariah
dalam melakukan kegiatan usahanya berasaskan Prinsip Syariah, demokrasi
ekonomi, dan prinsip kehati-hatian.’® Dalam penjelasan mengenai UU 21/2008,
dijelaskan bahwa prinsip syariah mencakup kegiatan usaha yang bebas dari unsur
riba, maisir, gharar, haram, dan zalim. Selanjutnya, istilah “demokrasi ekonomi”
merujuk pada praktik ekonomi syariah yang mengedepankan nilai-nilai keadilan,
kebersamaan, pemerataan, serta kemanfaatan bagi masyarakat. Terakhir, “prinsip
kehati-hatian” merupakan pedoman yang harus diikuti dalam pengelolaan Bank
untuk mencapai perbankan yang sehat, kuat, dan efisien, sesuai dengan ketentuan

peraturan perundang-undangan yang berlaku.

10 Indonesia, Undang-Undang tentang Perbankan Syariah, UU No.21 Tahun 2008, LN
Tahun 2008 N0.94, TLN No.4867, Ps. 2.

11



Rasji dan Muhammad Wildan Ichsandi
Perbankan Syariah di Indonesia: Kajian Kritis atas Legislasi dan Implementasinya

Dalam implementasinya, UU 21/2008 menghadapi dinamika yang cukup
rumit. Oleh karena itu, untuk memahami bagaimana politik hukum dalam
penerapan UU 21/2008 di Bank Syariah dalam menjalankan operasionalnya, perlu
dilihat dari sudut pandang filosofis, sosiologis, dan yuridis,**

a. Pertama, aspek filosofis. Menjadi salah satu fokus utama, di mana prinsip

syariah merupakan landasan yang harus diterapkan dalam UU 21/2008.
Salah satu elemen penting dari prinsip ini adalah transparansi. Meskipun
tidak dinyatakan secara eksplisit, transparansi merupakan bagian integral
dari prinsip syariah tersebut. Namun, dalam praktiknya, tidak semua
kegiatan di perbankan syariah menerapkan unsur transparansi dengan
baik. Sebagai contoh, dalam produk simpanan yang menggunakan akad
mudharabah, nasabah hanya menerima keuntungan dalam bentuk
nominal dari hasil bagi hasil yang diperoleh, tanpa penjelasan yang
memadai mengenai penggunaan simpanan mudharabah untuk kegiatan
usaha perbankan. Hal ini menunjukkan bahwa penerapan prinsip syariah
dalam Perbankan Syariah masih belum sepenuhnya optimal.

b. Kedua, aspek sosiologis. Dalam keuangan syariah di Indonesia
menghadapi dua tantangan utama. Pertama, masih adanya pandangan
skeptis dari masyarakat terhadap keuangan syariah yang mengakibatkan
perkembangan Bank Syariah di Indonesia belum optimal. Keberadaan
keuangan syariah sering kali dianggap sebagai upaya untuk memisahkan
umat beragama, padahal sebenarnya perbankan syariah dirancang untuk
melindungi kepentingan umat muslim tanpa mengabaikan umat non-
muslim. Jasa perbankan syariah seharusnya dapat diakses oleh semua
lapisan masyarakat tanpa memandang latar belakang agama. Oleh karena
itu, penting untuk melakukan edukasi yang lebih mendalam kepada
masyarakat mengenai UU 21/2008 yang tidak membedakan atau
melarang masyarakat non-muslim untuk bertransaksi di bank syariah.
Kedua, masalah terkait dengan kurangnya sumber daya manusia yang

kompeten di bidang keuangan syariah di Indonesia juga menjadi kendala.

11 Muammar Arafat Yusmad, Op.Cit., p.15.

12



Rewang Rencang : Jurnal Hukum Lex Generalis. VVol.5. No.10 (2024)
Tema/Edisi : Filsafat, Politik dan Etika Profesi Hukum (Bulan Kesepuluh)
https://jhlg.rewangrencang.com/

Hal ini menyebabkan bank syariah kesulitan dalam memperluas
jangkauan operasionalnya, baik di tingkat nasional maupun internasional.
Untuk meningkatkan kompetensi tenaga kerja di sektor perbankan
syariah, perlu ada jaminan hukum dalam UU 21/2008 yang mewajibkan
bank syariah untuk menyediakan pelatihan dan pengembangan bagi para
profesional di bidang ini.

c. Ketiga, aspek yuridis. Transformasi sistem perbankan nasional dari
single banking system menjadi dual banking system memerlukan
kesiapan pemerintah untuk dapat merespons dengan baik terhadap
ketersediaan berbagai perangkat pendukung. Hal ini mencakup
infrastruktur, sumber daya manusia, dan yang paling krusial adalah
penyediaan perangkat hukum yang lengkap, berupa regulasi yang diatur
dalam peraturan perundang-undangan mengenai perbankan syariah
secara berjenjang dan hierarkis sesuai dengan fungsi-fungsi regulasi yang
ada. Dasar hukum untuk perbankan syariah di Indonesia dapat dilihat dari
dua perspektif, yaitu secara umum dan khusus.

Dalam sistem hukum Indonesia, landasan operasional perbankan syariah
tidak berdiri sendiri melainkan bersumber pada sejumlah peraturan perundang-
undangan yang disusun secara hierarkis, mulai dari norma fundamental hingga
instrumen teknis pelaksanaan.? Pijakan tertinggi merujuk pada Undang-Undang
Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945 (“UUD NRI 1945”), khususnya
Pasal 33 yang menegaskan prinsip demokrasi ekonomi dan kedaulatan negara atas
sumber daya keuangan. Pasal ini menjadi roh filosofis bagi pengaturan perbankan
syariah yang berorientasi pada keadilan sosial, larangan riba, serta pengelolaan
ekonomi berlandaskan nilai-nilai syariah.

Pada tingkat undang-undang, UU 7/1992 tentang Perbankan (yang
diamandemen oleh UU 10/1998) menjadi titik awal pengakuan sistem dual-
banking di Indonesia, di mana bank syariah memperoleh legitimasi untuk
beroperasi berdampingan dengan bank konvensional. Selanjutnya, UU 23/1999
(sebagaimana diubah oleh UU 3/2004) mempertegas peran Bank Indonesia

sebagai otoritas moneter yang juga mengawasi stabilitas sektor perbankan syariah.

12 Muammar Arafat Yusmad, Op.Cit., p.16.

13



Rasji dan Muhammad Wildan Ichsandi
Perbankan Syariah di Indonesia: Kajian Kritis atas Legislasi dan Implementasinya

Sementara itu, Undang-Undang Nomor 40 Tahun 2007 tentang Perseroan
Terbatas (“UU 40/2007”) mengatur aspek korporasi, termasuk struktur
kepemilikan dan tanggung jawab hukum entitas perbankan syariah yang berbadan
hukum PT.

Regulasi khusus diwujudkan melalui UU 21/2008 sebagai payung hukum
utama yang mengatur prinsip syariah, akad-akad finansial, serta mekanisme
pengawasan syariah melalui Dewan Pengawas Syariah (“DPS”). Kemudian,
Undang-Undang Nomor 21 Tahun 2011 tentang Otoritas Jasa Keuangan (“UU
21/2011”) mentransfer kewenangan pengawasan dari Bank Indonesia ke OJK,
termasuk pengaturan dan pengawasan lembaga keuangan syariah untuk
memastikan compliance terhadap prinsip syariah dan perlindungan konsumen. Di
tingkat operasional, Peraturan Bank Indonesia (“PBI”) dan Peraturan Otoritas Jasa
Keuangan (“POJK”) berfungsi sebagai derivasi teknis dari undang-undang,
misalnya dalam mengatur tata kelola perbankan syariah, standar produk, atau
ketentuan anti-pencucian uang. Dengan demikian, kerangka hukum perbankan
syariah di Indonesia bersifat komprehensif dan multilevel, memadukan aspek
syariah, bisnis, dan kepatuhan regulasi dalam satu sistem yang terintegrasi.

Dalam kajian hukum, terdapat berbagai dinamika yang perlu diperhatikan
oleh pemerintah agar kepastian hukum dapat segera terwujud di masa depan.
Terkait dengan hubungan antara politik negara dan kebijakan perbankan syariah
dalam rangka mendorong pertumbuhan ekonomi nasional, terdapat dua aspek
penting yang harus menjadi fokus perhatian pemerintah. Pertama adalah
pelaksanaan tanggung jawab sosial perusahaan yang berlandaskan prinsip-prinsip
Islam, yang lebih dikenal dengan sebutan Islamic Corporate Social Responsibility
(“ICSR”). Kedua adalah kewajiban zakat yang harus dipenuhi oleh lembaga
perbankan syariah. Dalam implementasi ICSR, pemerintah sebagai pengatur perlu
merumuskan peraturan teknis yang jelas untuk pelaksanaannya. Tujuannya adalah
untuk memastikan bahwa bank syariah, sebagai entitas yang beroperasi
berdasarkan prinsip ekonomi Islam, dapat menerapkan nilai-nilai tersebut secara
menyeluruh, sehingga kesejahteraan masyarakat, yang merupakan tujuan utama
ekonomi Islam, dapat tercapai melalui perbankan syariah.*®

13 Bayu Mogana Putra, Op.Cit., p.11.

14



Rewang Rencang : Jurnal Hukum Lex Generalis. VVol.5. No.10 (2024)
Tema/Edisi : Filsafat, Politik dan Etika Profesi Hukum (Bulan Kesepuluh)
https://jhlg.rewangrencang.com/

Zakat, sebagai salah satu alat untuk memperkuat perekonomian negara dan
meningkatkan kesejahteraan masyarakat, seharusnya diatur dalam UU 10/1998.
Hal ini sejalan dengan ketentuan dalam Pasal 1 angka 1 Undang-Undang Nomor
23 Tahun 2011 tentang Pengelolaan Zakat (“UU 23/2011”") menjelaskan bahwa
Pengelolaan  zakat adalah kegiatan  perencanaan, pelaksanaan, dan
pengoordinasian dalam pengumpulan, pendistribusian, dan pendayagunaan
zakat.** Selain itu Pasal 2 menjelaskan bahwa Pengelolaan zakat berasaskan:
syariat Islam, amanah, kemanfaatan, keadilan, kepastian hukum, terintegrasi, dan
akuntabilitas.'®

Terkait dengan peran negara sebagai pengatur yang diatur dalam peraturan
perundang-undangan yang bersifat tetap dan mengikat, pemerintah harus berupaya
secara maksimal untuk fokus pada penyusunan aturan teknis yang mengatur
aspek-aspek yang belum dijelaskan secara mendetail dalam UU 21/2008. Dengan
demikian, tujuan ekonomi Islam sebagai alat untuk meningkatkan kesejahteraan
masyarakat dan mewujudkan perekonomian negara yang sehat dapat tercapai
melalui perbankan syariah, yang berfungsi sebagai salah satu entitas ekonomi
Islam yang menghubungkan berbagai elemen untuk mencapai tujuan tersebut.

2. Peran Politik Hukum Bank Syariah

Bank syariah, dalam kapasitasnya sebagai lembaga intermediasi keuangan,
pada dasarnya memiliki peran strategis yang tidak jauh berbeda dengan bank
umum, yakni menghimpun dana dari masyarakat dan menyalurkannya kembali
dalam bentuk pembiayaan. Namun, perbedaan mendasarnya terletak pada prinsip
operasional yang digunakan, di mana bank syariah menjalankan fungsi tersebut
dengan mengedepankan prinsip-prinsip hukum Islam, yang tercermin dalam
pelarangan riba, spekulasi (maysir), dan ketidakjelasan dalam akad (gharar), serta
mengedepankan asas keadilan dan kemitraan. Dalam menjalankan perannya, bank
syariah tunduk pada regulasi nasional yang mengatur sistem perbankan secara
umum, sekaligus pada aturan-aturan khusus yang bersumber dari fatwa Dewan

Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI) & norma syariah lainnya.

4 Indonesia, Undang-Undang tentang Pengelolaan Zakat, UU No. 23 Tahun 2011, LN
Tahun 2011 No. 115, TLN No. 5255, Ps. 1 angka 1.

15 Indonesia, Undang-Undang tentang Pengelolaan Zakat, UU No. 23 Tahun 2011, LN
Tahun 2011 No. 115, TLN No. 5255, Ps. 2.

15



Rasji dan Muhammad Wildan Ichsandi
Perbankan Syariah di Indonesia: Kajian Kritis atas Legislasi dan Implementasinya

Keberadaan bank syariah semakin menunjukkan relevansinya, terlebih di
tengah meningkatnya kebutuhan masyarakat terhadap layanan keuangan yang
tidak hanya memberikan keuntungan ekonomi, tetapi juga sejalan dengan nilai-
nilai spiritual dan etika keislaman. Dalam konteks ekonomi global yang sangat
dinamis dan rentan terhadap krisis, bank syariah mampu menunjukkan ketahanan
yang relatif lebih stabil. Hal ini dapat dilihat pada saat Indonesia mengalami
tekanan ekonomi nasional dan internasional, di mana sistem keuangan berbasis
syariah mampu bertahan dan tetap menunjukkan pertumbuhan. Ketahanan
tersebut tidak hanya menjadi bukti dari kekuatan struktur dan prinsip ekonomi
syariah, tetapi juga memperlihatkan bahwa sistem keuangan alternatif ini
memiliki nilai adaptif dan relevansi tinggi dalam menghadapi tantangan zaman.

Eksistensi dan performa bank syariah yang semakin kuat turut menjadi
indikator  keberhasilan pengembangan ekonomi syariah secara umum.
Keberhasilan ini tentu tidak terjadi dalam ruang hampa; dibutuhkan sinergi antara
pelaku industri keuangan syariah dengan lembaga-lembaga pendukung lainnya,
termasuk regulator, akademisi, asosiasi keuangan syariah, dan lembaga
pengawasan syariah. Oleh karena itu, urgensi untuk memperkuat lembaga-
lembaga pendukung sektor perbankan syariah dan lembaga keuangan syariah
lainnya semakin dirasakan. Penguatan ini tidak hanya berkaitan dengan kapasitas
kelembagaan, tetapi juga mencakup pengembangan kebijakan politik hukum yang
mendukung pertumbuhan sektor ini secara berkelanjutan.®

Eksistensi bank syariah dalam tatanan perekonomian nasional tidak dapat
dilepaskan dari peran strategisnya sebagai penyedia layanan keuangan yang
selaras dengan prinsip-prinsip syariah, yang menjawab kebutuhan masyarakat
akan alternatif sistem keuangan yang berkeadilan, transparan, dan etis. Dalam
menjalankan fungsinya, bank syariah bukan hanya sekadar institusi ekonomi,
tetapi juga merupakan bagian dari sistem sosial dan hukum yang lebih luas.
Pemenuhan kebutuhan ekonomi masyarakat melalui lembaga ini tentu

memerlukan fondasi hukum yang kokoh dan berpihak pada keadilan substantif.

16 Muhamad, Sistem & Prosedur Operasional Bank Syariah. Ull Press, Yogyakarta, 2000,
p.3.

16



Rewang Rencang : Jurnal Hukum Lex Generalis. VVol.5. No.10 (2024)
Tema/Edisi : Filsafat, Politik dan Etika Profesi Hukum (Bulan Kesepuluh)
https://jhlg.rewangrencang.com/

Kepastian hukum yang adil menjadi prasyarat mutlak untuk menjamin efektivitas
dan efisiensi dalam operasional bank syariah, sekaligus menjadi instrumen
penguat kepercayaan masyarakat terhadap sistem keuangan yang ditawarkan.
Keterkaitan antara hukum dan ekonomi menjadi sangat nyata dalam konteks
ini. Hukum tidak hanya berperan sebagai kerangka normatif yang mengatur
aktivitas ekonomi, tetapi juga sebagai cerminan dari sistem ekonomi yang dianut
oleh negara. Sebuah sistem hukum yang mendukung ekonomi syariah akan
tampak dari keberadaan regulasi yang tidak hanya mengatur teknis perbankan
syariah, melainkan juga memberikan ruang bagi nilai-nilai keadilan distributif,
partisipasi umat, dan kemaslahatan umum. Sebaliknya, karakter sistem ekonomi
yang dikembangkan suatu negara juga tercermin dari bagaimana hukum
dikonstruksi dan diimplementasikan. Ketika negara menganut sistem ekonomi
yang berorientasi pada keadilan sosial, seperti dalam semangat ekonomi
Pancasila, maka kerangka hukumnya pun akan diarahkan untuk mendukung
model-model keuangan yang inklusif dan adil, termasuk perbankan syariah.!’
Bank syariah, sebagaimana dimuat dalam ketentuan Pasal 1 angka 7 UU
21/2008, diartikan sebagai bank yang menjalankan kegiatan usahanya berdasarkan
prinsip syariah. Dalam konteks operasional, bank syariah terbagi ke dalam dua
bentuk kelembagaan utama yang terdiri atas BUS dan BPRS.!® Pembedaan ini
tidak hanya menyangkut skala usaha dan cakupan layanan yang diberikan, tetapi
juga berimplikasi pada struktur organisasi dan model bisnis yang diterapkan
Adapun prinsip syariah yang menjadi dasar pijakan operasional bank syariah,
dijelaskan lebih lanjut dalam Pasal 1 angka 12 UU 21/2008. Prinsip syariah
dimaknai sebagai prinsip hukum Islam yang diterapkan dalam kegiatan
perbankan, dengan merujuk kepada fatwa yang dikeluarkan oleh lembaga yang
memiliki kewenangan dalam penetapan fatwa di bidang syariah. Dalam hal ini,
DSN-MUI merupakan otoritas yang diakui oleh negara untuk menetapkan

ketentuan-ketentuan fikih yang mengikat dalam praktik perbankan syariah.®

7 Satjipto Rahardjo, Membangun dan Merombak Hukum Indonesia Sebuah Pendekatan
Lintas Disiplin, Genta Publishing, Yogyakarta, 2009, p.102.

18 Indonesia, Undang-Undang tentang Perbankan Syariah, UU No.21 Tahun 2008, LN
Tahun 2008 No.94, TLN No.4867, Ps.1 angka 7.

19 Indonesia, Undang-Undang tentang Perbankan Syariah, UU No.21 Tahun 2008, LN
Tahun 2008 No0.94, TLN No0.4867, Ps.1 angka 12.

17



Rasji dan Muhammad Wildan Ichsandi
Perbankan Syariah di Indonesia: Kajian Kritis atas Legislasi dan Implementasinya

Dalam pandangan Faried Wijaya dan Soetatwo Hadiwegeno, sektor
perbankan nasional memiliki posisi yang sangat strategis dalam merespons
dinamika ekonomi, baik yang terjadi di tingkat domestik maupun global.?°
Perubahan yang terjadi begitu cepat dan kian kompleks menuntut respons
kelembagaan yang tidak hanya cepat, tetapi juga tepat sasaran dalam rangka
mempertahankan stabilitas dan keberlanjutan sistem keuangan nasional. Oleh
karena itu, mereka menekankan pentingnya transformasi struktural dan
institusional yang lebih komprehensif, yakni dengan merancang ulang struktur
kelembagaan perbankan agar lebih kokoh, memiliki arah pembangunan yang
terukur, serta dilandasi oleh prinsip-prinsip tata kelola yang baik.

Langkah awal yang mereka tawarkan adalah perlunya rekonstruksi
kelembagaan secara menyeluruh. Hal ini tidak hanya mencakup reformasi
manajerial, tetapi juga harus bersandar pada kerangka hukum yang kuat dan
mendukung. Tanpa fondasi hukum yang kokoh, perbankan akan kesulitan
membangun sistem yang berkelanjutan dan akuntabel, terlebih dalam menghadapi
tantangan ekonomi global yang semakin menuntut transparansi dan efisiensi.
Selanjutnya, perluasan jangkauan layanan ke seluruh pelosok Indonesia menjadi
krusial agar fungsi intermediasi bank dapat dirasakan secara merata oleh seluruh
lapisan masyarakat, terutama di wilayah yang selama ini belum terjangkau oleh
layanan perbankan formal. Langkah ini juga mencerminkan peran sosial
perbankan sebagai agen pembangunan yang inklusif.

Tak kalah penting, penguatan aspek hukum yang mendasari kegiatan
pembinaan dan pengawasan lembaga perbankan. Hukum responsif dan adaptif
terhadap kebutuhan zaman akan memberi legitimasi yang kuat bagi otoritas untuk
memastikan bahwa bank menjalankan fungsi intermediasinya secara sehat, wajar,
dan efisien. Dengan demikian, sektor perbankan Indonesia tidak hanya mampu
bertahan di tengah gejolak ekonomi global, tetapi juga mampu menyesuaikan diri
dengan perkembangan norma dan standar internasional, seperti prinsip kehati-
hatian (prudential banking), manajemen risiko, dan kepatuhan terhadap aturan-

aturan internasional dalam kerangka Basel Accord atau standar lainnya.

20 Faried Wijaya dan Soerarwo Hadiwegeno, Lembaga-Lembaga Keuangan dan Bank:
Perkembangan, Teori dan Kebijakan, BPFE, Yogyakarta, 1991, p.78.

18



Rewang Rencang : Jurnal Hukum Lex Generalis. VVol.5. No.10 (2024)
Tema/Edisi : Filsafat, Politik dan Etika Profesi Hukum (Bulan Kesepuluh)
https://jhlg.rewangrencang.com/

Dalam kerangka pemikiran hukum nasional, kajian politik hukum terhadap
ekonomi syariah tidak dapat dipisahkan dari dinamika penerapan hukum Islam di
Indonesia yang telah menempuh perjalanan panjang dengan berbagai corak dan
tantangan sejarah. Sejak era kolonial Belanda yang secara sistematis
mengesampingkan hukum Islam dalam sistem hukum formal, hingga masa pasca-
kemerdekaan yang membuka ruang lebih luas bagi rekognisi hukum Islam dalam
ranah tertentu, dan berlanjut pada era reformasi yang ditandai dengan semangat
desentralisasi dan demokratisasi hukum, ekonomi syariah perlahan namun pasti
menemukan momentumnya sebagai bagian integral dari sistem hukum dan
ekonomi nasional. Kehadirannya hari ini tidak lagi berada dalam posisi marjinal,
tetapi telah mendapat tempat dalam sistem keuangan nasional melalui legislasi.

Lebih dari sistem keuangan berbasis agama, ekonomi syariah tumbuh
menjadi suatu wacana alternatif yang menyentuh jantung kritik terhadap sistem
ekonomi konvensional, khususnya kapitalisme dan sosialisme. Ekonomi syariah
menawarkan narasi baru bersumber dari nilai-nilai keadilan distributif, solidaritas
sosial, dan tanggung jawab moral—yang dalam banyak hal dianggap absen dalam
sistem ekonomi barat yang cenderung menekankan akumulasi kekayaan dan
efisiensi pasar tanpa mempertimbangkan dimensi etika. Dalam konteks ini, politik
hukum ekonomi syariah dapat dipahami sebagai upaya negara dalam merumuskan
arah kebijakan hukum yang menjamin berjalannya sistem ekonomi yang tidak
hanya legal secara normatif, tetapi juga etis dan berkeadilan secara substantif.

Lebih jauh, ekonomi syariah membangun kerangka relasi ekonomi yang
tidak hanya bertumpu pada kepentingan individu, melainkan juga memperkuat
kerjasama kolektif yang berbasis pada prinsip kemitraan (musharakah), kejujuran
(shidg), dan keadilan (’adl). Dalam hal ini, penerapan ekonomi syariah berperan
sebagai wahana transformasi sosial melalui pembentukan perilaku ekonomi yang
bertanggung jawab secara spiritual dan sosial. Dengan menjadikan nilai-nilai
syariah sebagai pijakan utama, sistem ini secara tidak langsung mendorong
reformasi moral di tengah masyarakat yang kerap kali terjebak dalam praktik

ekonomi yang eksploitatif.?

2L Mul Irawan, Politik Hukum Ekonomi Syariah dalam Perkembangan Lembaga Keuangan
Syariah di Indonesia, Jurnal Media Hukum, VVol.25, No.1 (2018), p.13.

19



Rasji dan Muhammad Wildan Ichsandi
Perbankan Syariah di Indonesia: Kajian Kritis atas Legislasi dan Implementasinya

Penerapan sistem ekonomi syariah di Indonesia tidak hanya mencerminkan
aspirasi umat Islam terhadap praktik ekonomi yang sesuai dengan prinsip
keimanan mereka, tetapi juga berpotensi menjadi solusi alternatif yang efektif
dalam mengoptimalkan potensi dan sumber daya ekonomi masyarakat secara
keseluruhan. Dalam konteks ini, ekonomi syariah hadir untuk menjawab
keresahan sebagian masyarakat Muslim terhadap praktik bunga (riba) dalam
sistem perbankan konvensional yang dianggap tidak sesuai dengan nilai-nilai
syariah. Dengan menyediakan jalur keuangan yang bebas dari unsur ribawi,
sistem ini menawarkan pilihan yang lebih aman secara spiritual dan sekaligus
inklusif secara sosial.?

Agar lembaga-lembaga keuangan syariah dapat menjalankan perannya
secara maksimal, diperlukan keberadaan sistem regulasi yang kuat, adaptif, dan
responsif terhadap dinamika ekonomi modern. Kerangka hukum yang jelas dan
berpihak pada prinsip keadilan serta kepastian hukum menjadi fondasi utama
dalam menciptakan ekosistem yang sehat dan kondusif bagi pertumbuhan
ekonomi syariah. Oleh karena itu, peran negara dalam menyusun dan menjalankan
politik hukum yang progresif sangatlah penting—yakni dengan menetapkan
kebijakan serta regulasi yang tidak hanya menjamin keberlangsungan dan
kredibilitas lembaga ekonomi syariah, tetapi juga mampu melindungi kepentingan
masyarakat sebagai pengguna jasa keuangan. Dalam tataran kebijakan, negara
diharapkan mampu menjalankan fungsi checks and balances secara efektif, guna
memastikan bahwa perkembangan ekonomi syariah tidak keluar dari prinsip-
prinsip keadilan sosial dan keberlanjutan. Hal ini mencakup penguatan
kelembagaan, pengawasan yang adil dan profesional, serta dukungan terhadap
inovasi sistem keuangan syariah yang relevan dengan kebutuhan zaman.?

Prinsip-prinsip ekonomi syariah sendiri merupakan bagian integral dari
ajaran moral di dalam agama Islam yang menjadi landasan bagi aktivitas
ekonomi. Pertama, prinsip Tauhid menekankan bahwa semua kegiatan produksi

dan konsumsi harus berlandaskan kepada penghambaan kepada Allah SWT.

2 qlly i Yanti, Formalisasi Hukum Ekonomi Islam di Indonesia (Studi Tentang
Pemberlakuan Hukum Ekonomi Islam Pasca Lahirnya UU No. 3 Tahun 2006), Jurnal Al-Risalah,
Vol.13, No.2 (2013), p.7.

23 Mul Irawan, Op.Cit., p.19.

20



Rewang Rencang : Jurnal Hukum Lex Generalis. VVol.5. No.10 (2024)
Tema/Edisi : Filsafat, Politik dan Etika Profesi Hukum (Bulan Kesepuluh)
https://jhlg.rewangrencang.com/

Kedua, prinsip isti’mar dan istikhlaf menegaskan bahwa setiap individu memiliki
tanggung jawab moral dalam mengelola kehidupan di dunia, yang harus
dipertanggungjawabkan kepada Tuhan dan sesama manusia. Ketiga, prinsip
kemashlatan menyatakan bahwa kegiatan ekonomi harus dilakukan dengan tujuan
untuk memberikan manfaat dan menghindari kerusakan bagi manusia serta
lingkungan. Keempat, prinsip keadilan mengharuskan bahwa semua aktivitas
ekonomi dilakukan dalam kerangka menciptakan keadilan sosial bagi seluruh
lapisan masyarakat. Terakhir, prinsip kesejahteraan menekankan pentingnya
mencapai kesejahteraan baik di dunia maupun di akhirat, baik secara lahiriah
maupun batiniah.?*

3. Peran Politik Hukum Bank Syariah dalam Mendukung Perekonomian

Indonesia: Perspektif Teori Hukum Progresif

Dalam konteks perekonomian Indonesia, politik hukum perbankan syariah
tidak hanya sekadar instrumen regulasi, melainkan juga alat transformasi sosial
yang bertujuan mewujudkan keadilan ekonomi berbasis nilai-nilai syariah. Jika
dikaitkan dengan teori hukum progresif yang digagas oleh Satjipto Rahardjo—di
mana hukum harus dilihat sebagai sarana pembaruan sosial (law as a tool of
social engineering) dan berpihak pada keadilan substantif—maka eksistensi
perbankan syariah dapat dipahami sebagai upaya progresif untuk membangun
sistem ekonomi yang lebih inklusif, adil, dan berkelanjutan.

Pertama, politik hukum bank syariah mencerminkan respons negara
terhadap kebutuhan masyarakat akan sistem keuangan yang beretika. Dengan
mengadopsi prinsip bagi hasil (profit-sharing), larangan riba, dan transaksi yang
halal, perbankan syariah tidak hanya memenuhi tuntutan umat muslim, tetapi juga
menawarkan alternatif bagi seluruh masyarakat yang menginginkan sistem
perbankan yang lebih transparan dan berkeadilan. Teori hukum progresif melihat
hal ini sebagai bentuk hukum yang "hidup” (living law), karena lahir dari
kesadaran kolektif masyarakat akan ketimpangan sistem keuangan konvensional

yang cenderung eksploitatif.

24 Forum Dosen Ekonomi dan Bisnis Islam (FORDEBI) dan Asosiasi Dosen Ekonomi
Syariah (ADESY), Ekonomi dan Bisnis Islam: Seri Konsep dan Aplikasi Ekonomi dan Bisnis
Islam, Raja Grafindo Persada, Jakarta, 2016, p.445.

21



Rasji dan Muhammad Wildan Ichsandi
Perbankan Syariah di Indonesia: Kajian Kritis atas Legislasi dan Implementasinya

Kedua, dalam perspektif progresif, hukum harus mampu memberdayakan
masyarakat marginal. Perbankan syariah, melalui skim pembiayaan mikro syariah
(seperti mudharabah dan musyarakah), memberikan akses permodalan bagi
UMKM dan sektor informal yang sering kesulitan mendapatkan kredit dari bank
konvensional karena persyaratan agunan yang ketat. Di sini, politik hukum bank
syariah berperan sebagai instrumen redistribusi ekonomi, sejalan dengan
semangat Pasal 33 UUD NRI 1945 tentang demokrasi ekonomi dan kesejahteraan
sosial.

Ketiga, Teori Hukum Progresif menekankan bahwa hukum harus adaptif
terhadap perubahan zaman. Politik hukum perbankan syariah di Indonesia—
melalui UU 21/2008 dan regulasi turunannya—tidak hanya mengatur aspek
komersial, tetapi juga mendorong integrasi keuangan syariah dengan fintech,
green finance, dan wakaf produktif. Hal ini menunjukkan bahwa hukum tidak
statis, melainkan terus berevolusi untuk menjawab tantangan ekonomi
kontemporer seperti digitalisasi dan pembangunan berkelanjutan.

Terakhir, dalam paradigma progresif, efektivitas hukum diukur dari sejauh
mana ia mewujudkan keadilan substantif, bukan sekadar kepatuhan formal.
Perbankan syariah, dengan prinsip kehati-hatian (prudential banking) dan DPS,
seharusnya tidak hanya fokus pada profit, tetapi juga memastikan bahwa aktivitas
ekonominya berkontribusi pada pengentasan kemiskinan, pemerataan pendapatan,
dan stabilitas sistem keuangan. Jika politik hukum bank syariah konsisten dengan
filosofi ini, maka ia benar-benar dapat menjadi katalisator ekonomi kerakyatan
yang progresif dan berkeadilan.

Dengan demikian, politik hukum perbankan syariah—jika dianalisis melalui
lensa teori hukum progresif—bukan sekadar aturan teknis perbankan, melainkan
manifestasi dari cita-cita hukum Indonesia yang humanis, responsif, dan
berorientasi pada keadilan sosial-ekonomi. Tantangannya adalah memastikan
bahwa implementasinya tidak terjebak pada formalisme, tetapi benar-benar

berdampak pada peningkatan kesejahteraan masyarakat luas.

22



Rewang Rencang : Jurnal Hukum Lex Generalis. VVol.5. No.10 (2024)
Tema/Edisi : Filsafat, Politik dan Etika Profesi Hukum (Bulan Kesepuluh)
https://jhlg.rewangrencang.com/

C.PENUTUP

Penelitian ini menyoroti peran strategis perbankan syariah sebagai
manifestasi dari politik hukum yang tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga
transformatif dalam mewujudkan keadilan ekonomi yang inklusif. Dari aspek
historis hingga implementatif, hukum perbankan syariah di Indonesia telah
mengalami evolusi signifikan, mulai dari pengakuan prinsip bagi hasil dalam UU
7/1992 hingga pembentukan kerangka hukum khusus melalui UU 21/2008.
Dinamika politik hukum yang melandasi regulasi ini menunjukkan adanya upaya
negara dalam merespons kebutuhan masyarakat akan sistem keuangan yang
berlandaskan nilai etika dan prinsip-prinsip syariah.

Perbankan syariah tidak hanya dilihat sebagai entitas keuangan alternatif,
tetapi juga sebagai instrumen kebijakan sosial dan ekonomi yang progresif.
Melalui pendekatan teori hukum progresif, penulis menekankan pentingnya
hukum yang adaptif terhadap dinamika sosial dan berorientasi pada keadilan
substantif. Sistem bank syariah, dengan prinsip keadilan, transparansi, dan
tanggung jawab sosial (seperti ICSR dan kewajiban zakat), diharapkan mampu
menciptakan pemerataan kesejahteraan dan stabilitas ekonomi yang berkelanjutan.

Namun demikian, implementasi prinsip syariah dalam praktik perbankan
syariah masih menghadapi tantangan serius, baik dari aspek filosofis, sosiologis,
maupun yuridis. Oleh karena itu, sinergi antara regulasi, edukasi masyarakat, dan
peningkatan kapasitas sumber daya manusia menjadi krusial untuk memastikan
peran bank syariah sebagai kekuatan pendorong dalam pembangunan ekonomi
nasional yang adil dan berkelanjutan.

23



Rasji dan Muhammad Wildan Ichsandi
Perbankan Syariah di Indonesia: Kajian Kritis atas Legislasi dan Implementasinya

DAFTAR PUSTAKA

Buku

Budiarjo, Miriam. 2008. Dasar-Dasar Ilmu Politik (Jakarta: Gramedia Pustaka
Utama)

Forum Dosen Ekonomi dan Bisnis Islam (FORDEBI) dan Asosiasi Dosen
Ekonomi Syariah (ADESY). 2016. Ekonomi dan Bisnis Islam: Seri Konsep
dan Aplikasi Ekonomi dan Bisnis Islam. (Jakarta: Raja Grafindo Persada).

Muhamad. 2000. Sistem & Prosedur Operasional Bank Syariah. (Yogyakarta: UlI
Press).

Rahardjo, Satjipto. 1983. Permasalahan Hukum di Indonesia. (Bandung:
Alumni).

Rahardjo, Satjipto. 2009. Membangun dan Merombak Hukum Indonesia Sebuah
Pendekatan Lintas Disiplin. (Yogyakarta: Genta Publishing).

Samsul, Inosentius. 2010. Politik Hukum Pembentukan Undang-Undang. (Jakarta:
Pusat Pengkajian Pengolahan Data dan Informasi (P3DI) Sekretariat Jendral
DPR Republik Indonesia).

Wijaya, Faried. dan Soerarwo Hadiwegeno. 1991. Lembaga-Lembaga Keuangan
dan Bank: Perkembangan, Teori dan Kebijakan, (Yogyakarta: BPFE).
Yusmad, Muammar Arafat. 2018. Aspek Hukum Perbankan Syariah dari Teori Ke

Praktik. (Yogyakarta: CV Budi Utama).

Publikasi

Irawan, Mul. Politik Hukum Ekonomi Syariah dalam Perkembangan Lembaga
Keuangan Syariah di Indonesia. Jurnal Media Hukum. Vol. 25, No 1
(2018).

Putra, Bayu Mogana. Kebijakan Politik Hukum Negara terhadap Perbankan
Syariah. Lex Renaissance. VVol.6. No.2 (2016).

Ramadhan, Muhammad. Politik Hukum Perbankan Syariah di Indonesia.
MIQQOT: Jurnal llmu-ilmu Keislaman. Vol.9. No.2 (2016).

Yanti, llly i. Formalisasi Hukum Ekonomi Islam di Indonesia (Studi Tentang
Pemberlakuan Hukum Ekonomi Islam Pasca Lahirnya UU No. 3 Tahun
2006). Jurnal Al-Risalah. Vol. 13, No. 2 (2013).

Sumber Hukum

Peraturan Pemerintah Nomor 72 Tahhun 1992 tentang Bank Berdasarkan Prinsip
Bagi Hasil. Lembaran Negara Republik Indonesia Tahun 1992.

Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945.

Undang-Undang Nomor 21 Tahun 2008 tentang Perbankan Syariah. Lembaran
Negara Republik Indonesia Tahun 2008 Nomor 94. Tambahan Lembaran
Negara Republik Indonesia Nomor 4867.

Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2011 tentang Pengelolaan Zakat. Lembaran
Negara Republik Indonesia Tahun 2011 Nomor 115. Tambahan Lembaran
Negara Republik Indonesia Nomor 5255.

Undang-Undang Nomor 10 Tahun 1998 tentang Perubahan atas Undang-Undang
Nomor 7 Tahun 1992 tentang Perbankan. Lembaran Negara Republik
Indonesia Tahun 1974 No.1, Tambahan Lembaran Negara Republik
Indonesia Nomor 3019.

24



