
Rewang Rencang : Jurnal Hukum Lex Generalis. Vol.5. No.10 (2024) 

Tema/Edisi : Filsafat, Politik dan Etika Profesi Hukum (Bulan Kesepuluh) 

https://jhlg.rewangrencang.com/  

1 

PERBANKAN SYARIAH DI INDONESIA: KAJIAN KRITIS ATAS 

LEGISLASI DAN IMPLEMENTASINYA 

ISLAMIC BANKING IN INDONESIA: A CRITICAL ANALYSIS OF 

LEGISLATION AND ITS IMPLEMENTATION 

Rasji dan Muhammad Wildan Ichsandi 

Fakultas Hukum Universitas Tarumanagara 

Korespondensi Penulis : muhammad.207242011@stu.untar.ac.id  

Citation Structure Recommendation : 

Rasji dan Muhammad Wildan Ichsandi. Perbankan Syariah di Indonesia: Kajian Kritis atas 

Legislasi dan Implementasinya. Rewang Rencang : Jurnal Hukum Lex Generalis. Vol.5. No.10 

(2024). 

ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis penerapan politik hukum dalam 

pengembangan bank syariah di Indonesia serta kontribusinya terhadap 

perekonomian nasional. Metode yang digunakan adalah pendekatan yuridis 

normatif dengan analisis peraturan perundang-undangan dan teori hukum 

progresif. Pembahasan menunjukkan bahwa regulasi bank syariah di Indonesia 

berkembang dari UU No. 7 Tahun 1992 hingga UU No. 21 Tahun 2008, 

menunjukkan pengakuan terhadap sistem keuangan berbasis syariah. Meskipun 

regulasi telah mengatur operasional bank syariah, implementasi prinsip syariah 

masih menghadapi tantangan filosofis (transparansi), sosiologis (stigma sosial dan 

SDM), dan yuridis (kekosongan teknis). Dalam perspektif teori hukum progresif, 

politik hukum bank syariah tidak hanya bersifat normatif tetapi juga transformatif 

untuk mewujudkan keadilan sosial. Bank syariah memainkan peran penting dalam 

redistribusi ekonomi dan pemberdayaan masyarakat marginal melalui skema 

pembiayaan berbasis nilai-nilai etika Islam. Sinergi regulasi, edukasi, dan 

penguatan kelembagaan sangat diperlukan agar prinsip keadilan substantif benar-

benar terwujud dalam praktik. Kesimpulannya, penguatan bank syariah sebagai 

alat transformasi sosial memerlukan regulasi yang adaptif dan pelaksanaan yang 

konsisten agar mampu mendukung sistem ekonomi nasional yang adil, inklusif, 

dan berkelanjutan. 

Kata Kunci: Bank Syariah, Politik Hukum, Teori Hukum Progresif, 

Keadilan Ekonomi, Perbankan Inklusif 

 

ABSTRACT 

This study aims to analyze the implementation of legal politics in the development 

of Islamic banking in Indonesia and its contribution to the national economy. The 

method used is a normative juridical approach through statutory analysis and the 

progressive legal theory framework. The discussion shows that Islamic banking 

regulation in Indonesia evolved from Law No. 7 of 1992 to Law No. 21 of 2008, 

mailto:muhammad.207242011@stu.untar.ac.id


Rasji dan Muhammad Wildan Ichsandi 

Perbankan Syariah di Indonesia: Kajian Kritis atas Legislasi dan Implementasinya 

2 

reflecting official recognition of a sharia-based financial system. Although legal 

frameworks exist, implementation faces philosophical (transparency), 

sociological (social stigma and HR), and juridical (technical gaps) challenges. 

Through the lens of progressive legal theory, Islamic banking law is seen not only 

as normative but also transformative for achieving social justice. Islamic banks 

play a crucial role in economic redistribution and empowering marginalized 

communities through ethical financing schemes. Regulatory synergy, public 

education, and institutional strengthening are essential to ensure the realization 

of substantive justice in practice. In conclusion, strengthening Islamic banking as 

a tool of social transformation requires adaptive regulation and consistent 

enforcement to support a just, inclusive, and sustainable national economic 

system. 

Keywords: Islamic Banking, Legal Politics, Progressive Legal Theory, 

Economic Justice, Inclusive Finance 

 



Rewang Rencang : Jurnal Hukum Lex Generalis. Vol.5. No.10 (2024) 

Tema/Edisi : Filsafat, Politik dan Etika Profesi Hukum (Bulan Kesepuluh) 

https://jhlg.rewangrencang.com/  

3 

A. PENDAHULUAN  

Hukum, sebagai produk dari proses politik negara, memiliki peran penting 

dalam mengatur dan menyelaraskan hubungan antarindividu dalam masyarakat, 

bangsa, serta negara. Sebagai instrumen utama negara, hukum bertujuan untuk 

menciptakan kesejahteraan melalui tiga pilar utama: kepastian hukum, keadilan, 

dan manfaat bagi masyarakat. Sebuah negara yang baik tidak hanya 

mengandalkan banyaknya undang-undang yang dihasilkan, tetapi yang lebih 

penting adalah sejauh mana undang-undang tersebut dapat diakses oleh seluruh 

lapisan masyarakat, terutama oleh mereka yang berada di lapisan bawah, seperti 

yang digambarkan oleh Satjipto Rahardjo.1 Di sini, aspek politik hukum sangat 

berperan dalam menilai sejauh mana kebijakan yang dihasilkan tidak hanya hadir 

dalam bentuk teks, tetapi dapat dirasakan dalam kenyataan kehidupan masyarakat, 

terutama yang berada di daerah-daerah terpencil atau pedesaan. Oleh karena itu, 

politik hukum yang dijalankan oleh negara bukan sekadar soal pembuatan aturan, 

melainkan juga terkait dengan keadilan sosial yang dapat dirasakan oleh 

mayoritas, bukan hanya segelintir kalangan. 

Politik itu sendiri, sebagai bagian dari upaya negara untuk menciptakan 

kehidupan yang lebih baik, berakar dalam pemahaman filsafat politik yang sudah 

berkembang sejak zaman Yunani Kuno. Dalam pandangan Plato dan Aristoteles, 

politik tidak hanya merupakan alat untuk mengatur, tetapi juga untuk mencapai 

eudaimonia—kehidupan yang baik, yang memberikan kesejahteraan bukan hanya 

secara fisik tetapi juga secara moral dan sosial. Peter Merkl menegaskan bahwa 

"Politik dalam bentuk yang paling baik adalah usaha untuk mencapai suatu 

tatanan sosial yang baik dan berkeadilan," yang memberikan pemahaman bahwa 

politik bukan hanya tentang kekuasaan atau pengelolaan negara, melainkan 

tentang menciptakan struktur sosial yang mendukung keadilan. Namun, 

pemahaman tentang "baik" dan "adil" seringkali dipengaruhi oleh nilai-nilai, 

ideologi, dan pemahaman yang ada dalam masyarakat tersebut pada saat tertentu.2 

Dengan demikian, politik hukum perlu memiliki keluwesan & keterbukaan dalam 

merespons perubahan zaman, untuk memastikan tercapainya keadilan yang sejati. 

                                                           
1 Satjipto Rahardjo, Permasalahan Hukum di Indonesia, Alumni, Bandung, 1983, p.155. 
2 Miriam Budiarjo, Dasar-Dasar Ilmu Politik, Gramedia Pustaka Utama, Jakarta, 2008, 

p.15. 



Rasji dan Muhammad Wildan Ichsandi 

Perbankan Syariah di Indonesia: Kajian Kritis atas Legislasi dan Implementasinya 

4 

Dalam konteks ekonomi, terutama dalam sektor perbankan, isu yang 

berkembang adalah terkait dengan adanya praktik riba dalam sistem perbankan 

konvensional. Hal ini menjadi masalah signifikan bagi umat Islam yang 

menganggap bunga sebagai bentuk riba yang dilarang dalam ajaran agama 

mereka. Ketidakpastian yang timbul dari perbedaan pemahaman mengenai bunga 

dan riba mendorong lahirnya lembaga keuangan syariah (LKS) yang berusaha 

untuk menjawab permasalahan tersebut.3 Lembaga ini dirancang untuk mengelola 

dana umat secara transparan dan sesuai dengan prinsip-prinsip syariah, yang 

melarang adanya praktik riba, maisir (spekulasi), dan gharar (ketidakpastian). 

Meskipun lembaga keuangan syariah semula dimaksudkan untuk umat Islam, 

kenyataannya, bank syariah kini terbuka untuk seluruh lapisan masyarakat, tanpa 

memandang agama, asal muasal, atau latar belakangnya, selama mereka 

mengikuti prinsip-prinsip yang sesuai dengan hukum Islam. Hal ini 

mencerminkan adanya inklusivitas dalam sistem keuangan yang tidak terbatas 

pada satu kelompok saja, tetapi dapat dimanfaatkan oleh siapa saja yang 

menginginkan transaksi keuangan yang adil dan sesuai dengan nilai-nilai etika 

yang lebih tinggi. 

Sistem ekonomi syariah, yang menjadi dasar bagi bank syariah, 

menekankan prinsip keadilan sosial, pemerataan kekayaan, dan keseimbangan 

ekonomi yang tidak hanya menguntungkan segelintir orang, tetapi memberi 

manfaat bagi masyarakat luas. Dalam hal ini, ekonomi syariah sejalan dengan 

prinsip-prinsip ekonomi kerakyatan yang bertujuan untuk meminimalkan 

ketimpangan sosial dan ekonomi.4 Sebagai alternatif dari sistem perbankan 

konvensional, bank syariah mengoperasikan segala aktivitas keuangan dengan 

prinsip keadilan dan tidak mengejar keuntungan secara eksploitatif, melainkan 

berdasarkan pada bagi hasil yang adil antara bank dan nasabah. Oleh karena itu, 

bank syariah tidak hanya mematuhi ketentuan hukum Islam, tetapi juga turut 

berperan dalam menciptakan sistem ekonomi yang lebih inklusif dan adil, 

sehingga dapat menciptakan stabilitas ekonomi yang lebih berkelanjutan. 

                                                           
3 Inosentius Samsul, Politik Hukum Pembentukan Undang-Undang, Pusat Pengkajian 

Pengolahan Data dan Informasi (P3DI) Sekretariat Jendral DPR Republik Indonesia, Jakarta, 

2010, p.117. 
4 Muammar Arafat Yusmad, Aspek Hukum Perbankan Syariah dari Teori Ke Praktik, CV 

Budi Utama, Yogyakarta, 2018, p.12. 



Rewang Rencang : Jurnal Hukum Lex Generalis. Vol.5. No.10 (2024) 

Tema/Edisi : Filsafat, Politik dan Etika Profesi Hukum (Bulan Kesepuluh) 

https://jhlg.rewangrencang.com/  

5 

Melalui analisis politik hukum bank syariah, kita dapat mengaitkan konsep 

tersebut dengan filsafat hukum progresif yang digagas oleh Thomas Aquinas dan 

lebih diteruskan oleh para pemikir hukum kontemporer. Hukum progresif 

menekankan bahwa hukum harus selalu berkembang untuk memenuhi kebutuhan 

masyarakat dan mengatasi ketidakadilan yang ada. Dalam konteks ini, penerapan 

hukum pada bank syariah tidak hanya sebatas pada penerapan aturan yang kaku, 

tetapi juga mengharuskan adanya transformasi hukum yang responsif terhadap 

kebutuhan masyarakat. Hukum harus mampu memperhatikan kondisi sosial, 

ekonomi, dan budaya dalam masyarakat untuk menciptakan keadilan yang lebih 

substantif. Oleh karena itu, politik hukum bank syariah yang diterapkan di 

Indonesia dapat dipandang sebagai bentuk upaya untuk mengembangkan sistem 

hukum yang lebih inklusif dan berpihak kepada keadilan sosial, sebagaimana 

yang diamanatkan dalam filsafat hukum progresif. 

Dengan kata lain, dalam upaya mendukung perekonomian Indonesia, bank 

syariah tidak hanya menjalankan peran ekonominya, tetapi juga berfungsi sebagai 

instrumen untuk mewujudkan kesejahteraan sosial. Politik hukum yang 

mendorong penerapan sistem bank syariah ini seharusnya tidak hanya dilihat 

sebagai sebuah kebijakan ekonomi, tetapi juga sebagai respons hukum yang 

progresif terhadap kebutuhan masyarakat yang semakin beragam, dengan harapan 

dapat menciptakan kesejahteraan yang lebih merata dan keadilan yang lebih 

terwujud dalam tatanan sosial-ekonomi.5 

Berdasarkan uraian di atas, penulis tertarik untuk merumuskan 

permasalahan penelitian sebagai berikut: 

1. Bagaimana penerapan kebijakan politik hukum dalam lembaga bank 

syariah? 

2. Bagaimana peran politik hukum bank syariah dalam mendukung 

perekonomian Indonesia jika dikaitkan dengan Teori Hukum Progresif? 

Penelitian ini mengadopsi pendekatan yaitu yuridis normatif, yang mana 

bertujuan untuk memahami dan menganalisis isu-isu hukum yang terkait dengan 

kebijakan dan peran hukum bank syariah dalam sistem hukum Indonesia. 

                                                           
5 Muammar Arafat Yusmad, Aspek Hukum Perbankan Syariah dari Teori Ke Praktik, CV 

Budi Utama, Yogyakarta, 2018, p.14. 



Rasji dan Muhammad Wildan Ichsandi 

Perbankan Syariah di Indonesia: Kajian Kritis atas Legislasi dan Implementasinya 

6 

Pendekatan ini sendiri memfokuskan pada analisis terhadap sumber-sumber 

hukum yang ada, baik yang bersifat normatif maupun yang bersumber dari praktik 

dan teori hukum yang relevan. Dalam konteks ini, peneliti memanfaatkan 

berbagai literatur hukum untuk mengkaji peraturan perundang-undangan yang 

berlaku dan bagaimana peraturan tersebut diterapkan dalam pengaturan dan 

pengawasan bank syariah. 

Kajian ini terutama mengandalkan hukum primer yang bersumber dari 

peraturan perundang-undangan, seperti undang-undang, peraturan pemerintah, 

fatwa-fatwa yang dikeluarkan oleh lembaga otoritas syariah, serta keputusan-

keputusan pengadilan yang berkaitan dengan bank syariah. Dalam hal ini, peneliti 

merujuk pada regulasi yang mengatur operasional bank syariah, dengan menyoroti 

bagaimana kebijakan-kebijakan hukum tersebut dikembangkan dan diterapkan 

dalam konteks politik hukum di Indonesia. Perspektif politik hukum diambil 

untuk menilai sejauh mana kebijakan hukum yang diterapkan oleh negara dapat 

menciptakan keadilan sosial, khususnya dalam sektor perbankan syariah yang 

menjadi alternatif bagi umat Islam dan masyarakat pada umumnya. 

Selain itu, peneliti juga menggali teori-teori hukum progresif yang 

menekankan bahwa hukum harus berkembang sesuai dengan dinamika sosial, 

ekonomi, dan kebutuhan masyarakat. Dalam hal ini, pendekatan hukum progresif 

memberikan pandangan bahwa hukum bank syariah tidak hanya sekadar 

mematuhi aturan yang telah ditetapkan, tetapi harus dapat merespons kebutuhan 

keadilan yang lebih substansial di masyarakat, terutama dalam menciptakan 

kesejahteraan sosial melalui sistem keuangan yang adil dan merata. 

Di samping itu, bahan hukum sekunder juga memiliki peran yang sangat 

penting dalam mendalami isu yang diteliti. Bahan sekunder yang digunakan 

dalam penelitian ini mencakup jurnal-jurnal ilmiah, buku-buku referensi, serta 

makalah yang membahas tentang perbankan syariah, hukum ekonomi syariah, 

serta teori-teori hukum yang relevan. Sumber-sumber sekunder ini akan 

memberikan wawasan yang lebih dalam mengenai pemikiran-pemikiran yang ada 

dalam bidang hukum perbankan syariah serta bagaimana perkembangan kebijakan 

dan hukum tersebut diinterpretasikan oleh berbagai pakar hukum. 

 



Rewang Rencang : Jurnal Hukum Lex Generalis. Vol.5. No.10 (2024) 

Tema/Edisi : Filsafat, Politik dan Etika Profesi Hukum (Bulan Kesepuluh) 

https://jhlg.rewangrencang.com/  

7 

B. PEMBAHASAN 

1. Penerapan Kebijakan Politik Hukum Dalam Lembaga Bank Syariah 

Dalam upaya mengembangkan perbankan syariah, Indonesia mengadopsi 

strategi yang berfokus pada dinamika pasar, prinsip perlakuan yang adil, serta 

pendekatan yang berkelanjutan dan bertahap sejalan dengan prinsip-prinsip 

syariah. Proses ini diawali dengan peletakan fondasi yang kuat bagi pertumbuhan 

industri perbankan syariah pada periode 2002 hingga 2004. Selanjutnya, antara 

tahun 2005 hingga 2009, perhatian utama tertuju pada penguatan struktur industri 

perbankan syariah. Kemudian, pada rentang waktu 2010 hingga 2012, perbankan 

syariah diarahkan untuk memenuhi standar keuangan dan kualitas layanan bertaraf 

internasional. 

Selanjutnya, antara 2013 dan 2015, dilakukan upaya integrasi lembaga 

keuangan syariah. Diharapkan pada 2015, perbankan syariah di Indonesia akan 

memiliki pangsa pasar yang signifikan dan memberikan kontribusi yang berarti 

dalam pengembangan perekonomian nasional demi kesejahteraan masyarakat. 

Sebagai langkah nyata dalam mengembangkan perbankan syariah, Bank 

Indonesia telah merumuskan Grand Strategy Pengembangan Pasar Perbankan 

Syariah. Strategi komprehensif ini mencakup berbagai aspek strategis, termasuk 

penetapan visi tahun 2010 untuk menjadikan industri perbankan syariah sebagai 

yang terkemuka di ASEAN, pembentukan citra baru yang inklusif dan universal, 

pemetaan pasar yang lebih akurat, pengembangan produk yang lebih beragam, 

peningkatan kualitas layanan, serta strategi komunikasi yang memposisikan 

perbankan syariah sebagai entitas yang lebih dari sekadar bank konvensional.6 

Perkembangan hukum perbankan syariah di Indonesia tidak terlepas dari 

dinamika pengaturan legalitas yang terus mengalami penyempurnaan seiring 

dengan kebutuhan praktis dan tuntutan perkembangan zaman. Pada fase awal, 

landasan hukum yang digunakan adalah Undang-Undang Nomor 7 Tahun 1992 

tentang Perbankan, yang meskipun belum memberikan definisi yang rinci 

mengenai bank syariah, telah membuka pintu pengakuan eksistensi perbankan 

syariah melalui konsep "bank yang beroperasi berdasarkan prinsip bagi hasil". 

                                                           
6 Bayu Mogana Putra, Kebijakan Politik Hukum Negara terhadap Perbankan Syariah, Lex 

Renaissance, Vol.6, No.2 (2016), p.6. 



Rasji dan Muhammad Wildan Ichsandi 

Perbankan Syariah di Indonesia: Kajian Kritis atas Legislasi dan Implementasinya 

8 

Pengaturan ini menjadi tonggak penting karena memberikan legitimasi formal 

bagi Bank Umum Syariah (“BUS”) dan Bank Perkreditan Rakyat Syariah 

(“BPRS”) untuk beroperasi dalam sistem perbankan nasional, meskipun masih 

dalam kerangka yang sangat umum dan belum mengakomodasi kekhususan 

prinsip syariah secara mendalam. 

Keterbatasan dalam UU 7/1992 tersebut kemudian dilengkapi dengan 

kehadiran Peraturan Pemerintah Nomor 72 Tahun 1992 tentang Bank (“PP 

72/1992”) yang Beroperasi Berdasarkan Prinsip Bagi Hasil, yang berfungsi 

sebagai instrumen penjelas untuk memberikan kejelasan operasional bagi 

perbankan syariah. Dalam Pasal 2 PP 72/1992 ini,7 diatur secara lebih teknis 

mengenai mekanisme penerapan prinsip bagi hasil, termasuk ketentuan tentang 

imbalan yang diberikan bank kepada nasabah penyimpan dana maupun imbalan 

yang diterima bank dari nasabah penerima pembiayaan. Hal ini mencerminkan 

upaya pemerintah untuk menciptakan kepastian hukum sekaligus melindungi 

kepentingan semua pihak yang terlibat dalam transaksi perbankan syariah. Tidak 

hanya itu, peraturan ini juga mengakomodir kegiatan usaha lain yang secara 

umum dilakukan oleh bank syariah, sehingga memberikan ruang bagi 

pengembangan produk dan layanan yang sesuai dengan prinsip syariah tanpa 

harus terikat pada skema konvensional. 

Perkembangan regulasi ini menunjukkan adanya kesadaran legislatif untuk 

membangun kerangka hukum yang responsif terhadap karakteristik unik 

perbankan syariah, meskipun pada tahap awal masih bersifat terbatas dan belum 

sepenuhnya mandiri. Pengaturan tentang prinsip bagi hasil, misalnya, meskipun 

telah dijelaskan dalam Peraturan Pemerintah, masih memerlukan penjabaran lebih 

lanjut melalui fatwa Dewan Syariah Nasional dan peraturan teknis dari Bank 

Indonesia untuk memastikan konsistensi antara aspek legal dan syariah. Dengan 

demikian, dapat dikatakan bahwa meskipun UU 7/1992 dan PP 72/1992 belum 

sempurna, kedua instrumen hukum ini telah meletakkan fondasi bagi penguatan 

sistem perbankan syariah di Indonesia, yang kemudian terus disempurnakan 

melalui berbagai perubahan regulasi di masa berikutnya. 

                                                           
7 Indonesia, Peraturan Pemerintah Nomor tentang Bank Berdasarkan Prinsip Bagi Hasil, 

PP No. 72 Tahun 1992, LN Tahun 1992, Ps.2. 



Rewang Rencang : Jurnal Hukum Lex Generalis. Vol.5. No.10 (2024) 

Tema/Edisi : Filsafat, Politik dan Etika Profesi Hukum (Bulan Kesepuluh) 

https://jhlg.rewangrencang.com/  

9 

Perkembangan hukum perbankan syariah di Indonesia mengalami titik balik 

signifikan dengan terbitnya Undang-Undang Nomor 10 Tahun 1998 tentang 

Perubahan atas Undang-Undang Nomor 7 Tahun 1992 tentang Perbankan (“UU 

10/1998”). Perubahan ini tidak sekadar bersifat teknis, melainkan mengandung 

makna filosofis yang mendalam karena secara tegas mengakui dualisme sistem 

perbankan di Indonesia, yakni sistem konvensional dan sistem syariah, dalam satu 

kerangka hukum yang terpadu. Penggantian istilah dari "bank yang beroperasi 

dengan prinsip bagi hasil" menjadi "bank yang beroperasi berdasarkan prinsip 

syariah" dalam undang-undang ini bukan sekadar perubahan kosmetik semata, 

melainkan mencerminkan perluasan cakupan operasional perbankan syariah yang 

tidak lagi terbatas pada mekanisme bagi hasil saja, tetapi mencakup seluruh 

prinsip dan instrumen keuangan syariah secara lebih komprehensif. 

Pasal 1 angka 3 UU 10/1998 menjadi landasan konstitusional yang 

mempertegas posisi bank syariah dengan menyatakan bahwa bank umum dapat 

menjalankan kegiatan usahanya baik secara konvensional maupun berdasarkan 

prinsip syariah.8 Ketentuan ini secara implisit mengakui kesetaraan antara kedua 

sistem tersebut, sekaligus membuka peluang bagi bank konvensional untuk 

menyelenggarakan cabang syariah melalui mekanisme islamic window. Kebijakan 

ini merupakan terobosan penting karena mempercepat pertumbuhan perbankan 

syariah melalui pemanfaatan infrastruktur dan jaringan bank konvensional yang 

sudah mapan, tanpa harus membangun jaringan dari nol. Di sisi lain, pengaturan 

ini juga menciptakan tantangan tersendiri terkait kebutuhan untuk memastikan 

pemisahan yang jelas antara operasional syariah dan konvensional guna mencegah 

terjadinya contamination of funds yang bertentangan dengan prinsip syariah. 

Adapun perubahan terminologi dan pengakuan resmi terhadap sistem 

perbankan syariah dalam UU 10/1998 ini juga mencerminkan perkembangan 

pemikiran dan kesadaran hukum masyarakat yang semakin menerima ekonomi 

syariah sebagai bagian integral dari sistem keuangan nasional. Dengan demikian, 

undang-undang ini tidak hanya berfungsi sebagai instrumen regulasi semata, 

                                                           
8 Indonesia, Undang-Undang tentang Perubahan atas Undang-Undang Nomor 7 Tahun 

1992 tentang Perbankan, UU No.10 Tahun 1998, LN Tahun 1974 No.1, TLN No.3019, Ps.1 

angka 3. 



Rasji dan Muhammad Wildan Ichsandi 

Perbankan Syariah di Indonesia: Kajian Kritis atas Legislasi dan Implementasinya 

10 

tetapi juga menjadi pengakuan politik (political recognition) terhadap peran 

strategis perbankan syariah dalam mendorong inklusi keuangan dan pertumbuhan 

ekonomi yang berkeadilan. Lahirnya undang-undang ini menjadi fondasi bagi 

perkembangan lebih lanjut, termasuk penerbitan Undang-Undang Nomor 21 

Tahun 2008 tentang Perbankan Syariah (“UU 21/2008”) yang kemudian menjadi 

payung hukum khusus bagi industri perbankan syariah di Indonesia. 

Perkembangan kerangka hukum perbankan syariah di Indonesia tidak hanya 

mencakup aspek operasional perbankan semata, tetapi juga melibatkan peran 

sentral Bank Indonesia sebagai otoritas moneter yang bertanggung jawab menjaga 

stabilitas sistem keuangan. Dalam konteks ini, Undang-Undang Nomor 23 Tahun 

1999 tentang Bank Indonesia (“UU 23/1999”) menjadi instrumen penting yang 

memberikan landasan hukum bagi pengaturan dan pengawasan perbankan syariah 

secara lebih sistematis. Dinamika hukum terus berlanjut dengan adanya perubahan 

melalui Undang-Undang Nomor 3 Tahun 2004 (“UU 3/2004”), yang kemudian 

disempurnakan lebih lanjut melalui Peraturan Pemerintah Pengganti Undang-

Undang Nomor 2 Tahun 2008 (“Perppu 2/2008”). Proses legislasi ini mencapai 

puncaknya ketika Perppu tersebut dikukuhkan menjadi Undang-Undang Nomor 6 

Tahun 2009 (“UU 6/2009”), yang kemudian menjadi dasar hukum utama bagi 

pelaksanaan tugas dan wewenang Bank Indonesia, termasuk dalam pengaturan 

perbankan syariah. 

Salah satu aspek krusial dalam UU 21/2008 adalah pengakuan terhadap 

prinsip syariah dalam pelaksanaan kebijakan moneter. Hal ini menunjukkan 

adanya kesadaran bahwa sistem keuangan syariah tidak hanya membutuhkan 

pengaturan di tingkat mikro (bank), tetapi juga memerlukan dukungan kebijakan 

di tingkat makro (moneter). Bank Indonesia diberi mandat untuk merumuskan dan 

melaksanakan kebijakan moneter yang sejalan dengan prinsip syariah, termasuk 

dalam hal instrumen-instrumen yang digunakan untuk mengendalikan likuiditas 

perekonomian.9 Kewenangan ini mencerminkan komitmen negara untuk 

menciptakan ekosistem yang kondusif bagi pertumbuhan perbankan syariah 

secara holistik, mulai dari level kebijakan hingga implementasi teknis di lapangan. 

                                                           
9 Muhammad Ramadhan, Politik Hukum Perbankan Syariah di Indonesia, MIQOT: Jurnal 

Ilmu-ilmu Keislaman, Vol.9, No.2 (2016), p.270 – 271.  



Rewang Rencang : Jurnal Hukum Lex Generalis. Vol.5. No.10 (2024) 

Tema/Edisi : Filsafat, Politik dan Etika Profesi Hukum (Bulan Kesepuluh) 

https://jhlg.rewangrencang.com/  

11 

 

 

Lebih dari itu, UU 21/2008 juga mempertegas peran Bank Indonesia dalam 

pengawasan bank syariah, baik yang berdiri sendiri maupun berupa unit usaha 

syariah dari bank konvensional. Kewenangan pengawasan ini sangat vital untuk 

memastikan bahwa seluruh aktivitas perbankan syariah benar-benar mematuhi 

prinsip-prinsip syariah, tidak hanya dari aspek legal-formal tetapi juga substansial. 

Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa perubahan-perubahan hukum yang 

terjadi sejak UU 23/1999 hingga UU 6/2009 telah membentuk suatu sistem 

pengaturan yang komprehensif, di mana aspek syariah tidak lagi ditempatkan 

sebagai pelengkap semata, melainkan sebagai bagian integral dari arsitektur 

sistem keuangan nasional yang diakui dan dilindungi oleh hukum. 

Dalam UU 21/2008 ini, istilah yang sebelumnya digunakan untuk bank yang 

beroperasi berdasarkan prinsip syariah diubah menjadi bank syariah. Terdapat dua 

jenis bank yang menerapkan prinsip syariah menurut UU ini, yaitu BUS dan 

BPRS. Definisi prinsip syariah dalam UU 21/2008 berbeda dari pengertian yang 

terdapat dalam UU 10/1998. Dalam UU 21/2008, prinsip syariah didefinisikan 

sebagai hukum Islam yang diterapkan dalam kegiatan perbankan, berdasarkan 

fatwa yang dikeluarkan oleh lembaga yang berwenang dalam penetapan fatwa di 

bidang syariah. Dalam Pasal 2 UU 21/2008 dijelaskan bahwa Perbankan Syariah 

dalam melakukan kegiatan usahanya berasaskan Prinsip Syariah, demokrasi 

ekonomi, dan prinsip kehati-hatian.10 Dalam penjelasan mengenai UU 21/2008, 

dijelaskan bahwa prinsip syariah mencakup kegiatan usaha yang bebas dari unsur 

riba, maisir, gharar, haram, dan zalim. Selanjutnya, istilah “demokrasi ekonomi” 

merujuk pada praktik ekonomi syariah yang mengedepankan nilai-nilai keadilan, 

kebersamaan, pemerataan, serta kemanfaatan bagi masyarakat. Terakhir, “prinsip 

kehati-hatian” merupakan pedoman yang harus diikuti dalam pengelolaan Bank 

untuk mencapai perbankan yang sehat, kuat, dan efisien, sesuai dengan ketentuan 

peraturan perundang-undangan yang berlaku. 

                                                           
10 Indonesia, Undang-Undang tentang Perbankan Syariah, UU No.21 Tahun 2008, LN 

Tahun 2008 No.94, TLN No.4867, Ps. 2. 



Rasji dan Muhammad Wildan Ichsandi 

Perbankan Syariah di Indonesia: Kajian Kritis atas Legislasi dan Implementasinya 

12 

Dalam implementasinya, UU 21/2008 menghadapi dinamika yang cukup 

rumit. Oleh karena itu, untuk memahami bagaimana politik hukum dalam 

penerapan UU 21/2008 di Bank Syariah dalam menjalankan operasionalnya, perlu 

dilihat dari sudut pandang filosofis, sosiologis, dan yuridis,11 

a. Pertama, aspek filosofis. Menjadi salah satu fokus utama, di mana prinsip 

syariah merupakan landasan yang harus diterapkan dalam UU 21/2008. 

Salah satu elemen penting dari prinsip ini adalah transparansi. Meskipun 

tidak dinyatakan secara eksplisit, transparansi merupakan bagian integral 

dari prinsip syariah tersebut. Namun, dalam praktiknya, tidak semua 

kegiatan di perbankan syariah menerapkan unsur transparansi dengan 

baik. Sebagai contoh, dalam produk simpanan yang menggunakan akad 

mudharabah, nasabah hanya menerima keuntungan dalam bentuk 

nominal dari hasil bagi hasil yang diperoleh, tanpa penjelasan yang 

memadai mengenai penggunaan simpanan mudharabah untuk kegiatan 

usaha perbankan. Hal ini menunjukkan bahwa penerapan prinsip syariah 

dalam Perbankan Syariah masih belum sepenuhnya optimal. 

b. Kedua, aspek sosiologis. Dalam keuangan syariah di Indonesia 

menghadapi dua tantangan utama. Pertama, masih adanya pandangan 

skeptis dari masyarakat terhadap keuangan syariah yang mengakibatkan 

perkembangan Bank Syariah di Indonesia belum optimal. Keberadaan 

keuangan syariah sering kali dianggap sebagai upaya untuk memisahkan 

umat beragama, padahal sebenarnya perbankan syariah dirancang untuk 

melindungi kepentingan umat muslim tanpa mengabaikan umat non-

muslim. Jasa perbankan syariah seharusnya dapat diakses oleh semua 

lapisan masyarakat tanpa memandang latar belakang agama. Oleh karena 

itu, penting untuk melakukan edukasi yang lebih mendalam kepada 

masyarakat mengenai UU 21/2008 yang tidak membedakan atau 

melarang masyarakat non-muslim untuk bertransaksi di bank syariah. 

Kedua, masalah terkait dengan kurangnya sumber daya manusia yang 

kompeten di bidang keuangan syariah di Indonesia juga menjadi kendala. 

                                                           
11 Muammar Arafat Yusmad, Op.Cit., p.15. 

 



Rewang Rencang : Jurnal Hukum Lex Generalis. Vol.5. No.10 (2024) 

Tema/Edisi : Filsafat, Politik dan Etika Profesi Hukum (Bulan Kesepuluh) 

https://jhlg.rewangrencang.com/  

13 

Hal ini menyebabkan bank syariah kesulitan dalam memperluas 

jangkauan operasionalnya, baik di tingkat nasional maupun internasional. 

Untuk meningkatkan kompetensi tenaga kerja di sektor perbankan 

syariah, perlu ada jaminan hukum dalam UU 21/2008 yang mewajibkan 

bank syariah untuk menyediakan pelatihan dan pengembangan bagi para 

profesional di bidang ini. 

c. Ketiga, aspek yuridis. Transformasi sistem perbankan nasional dari 

single banking system menjadi dual banking system memerlukan 

kesiapan pemerintah untuk dapat merespons dengan baik terhadap 

ketersediaan berbagai perangkat pendukung. Hal ini mencakup 

infrastruktur, sumber daya manusia, dan yang paling krusial adalah 

penyediaan perangkat hukum yang lengkap, berupa regulasi yang diatur 

dalam peraturan perundang-undangan mengenai perbankan syariah 

secara berjenjang dan hierarkis sesuai dengan fungsi-fungsi regulasi yang 

ada. Dasar hukum untuk perbankan syariah di Indonesia dapat dilihat dari 

dua perspektif, yaitu secara umum dan khusus.  

Dalam sistem hukum Indonesia, landasan operasional perbankan syariah 

tidak berdiri sendiri melainkan bersumber pada sejumlah peraturan perundang-

undangan yang disusun secara hierarkis, mulai dari norma fundamental hingga 

instrumen teknis pelaksanaan.12 Pijakan tertinggi merujuk pada Undang-Undang 

Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945 (“UUD NRI 1945”), khususnya 

Pasal 33 yang menegaskan prinsip demokrasi ekonomi dan kedaulatan negara atas 

sumber daya keuangan. Pasal ini menjadi roh filosofis bagi pengaturan perbankan 

syariah yang berorientasi pada keadilan sosial, larangan riba, serta pengelolaan 

ekonomi berlandaskan nilai-nilai syariah. 

Pada tingkat undang-undang, UU 7/1992 tentang Perbankan (yang 

diamandemen oleh UU 10/1998) menjadi titik awal pengakuan sistem dual-

banking di Indonesia, di mana bank syariah memperoleh legitimasi untuk 

beroperasi berdampingan dengan bank konvensional. Selanjutnya, UU 23/1999 

(sebagaimana diubah oleh UU 3/2004) mempertegas peran Bank Indonesia 

sebagai otoritas moneter yang juga mengawasi stabilitas sektor perbankan syariah. 

                                                           
12 Muammar Arafat Yusmad, Op.Cit., p.16. 



Rasji dan Muhammad Wildan Ichsandi 

Perbankan Syariah di Indonesia: Kajian Kritis atas Legislasi dan Implementasinya 

14 

Sementara itu, Undang-Undang Nomor 40 Tahun 2007 tentang Perseroan 

Terbatas (“UU 40/2007”) mengatur aspek korporasi, termasuk struktur 

kepemilikan dan tanggung jawab hukum entitas perbankan syariah yang berbadan 

hukum PT. 

Regulasi khusus diwujudkan melalui UU 21/2008 sebagai payung hukum 

utama yang mengatur prinsip syariah, akad-akad finansial, serta mekanisme 

pengawasan syariah melalui Dewan Pengawas Syariah (“DPS”). Kemudian, 

Undang-Undang Nomor 21 Tahun 2011 tentang Otoritas Jasa Keuangan (“UU 

21/2011”) mentransfer kewenangan pengawasan dari Bank Indonesia ke OJK, 

termasuk pengaturan dan pengawasan lembaga keuangan syariah untuk 

memastikan compliance terhadap prinsip syariah dan perlindungan konsumen. Di 

tingkat operasional, Peraturan Bank Indonesia (“PBI”) dan Peraturan Otoritas Jasa 

Keuangan (“POJK”) berfungsi sebagai derivasi teknis dari undang-undang, 

misalnya dalam mengatur tata kelola perbankan syariah, standar produk, atau 

ketentuan anti-pencucian uang. Dengan demikian, kerangka hukum perbankan 

syariah di Indonesia bersifat komprehensif dan multilevel, memadukan aspek 

syariah, bisnis, dan kepatuhan regulasi dalam satu sistem yang terintegrasi. 

Dalam kajian hukum, terdapat berbagai dinamika yang perlu diperhatikan 

oleh pemerintah agar kepastian hukum dapat segera terwujud di masa depan. 

Terkait dengan hubungan antara politik negara dan kebijakan perbankan syariah 

dalam rangka mendorong pertumbuhan ekonomi nasional, terdapat dua aspek 

penting yang harus menjadi fokus perhatian pemerintah. Pertama adalah 

pelaksanaan tanggung jawab sosial perusahaan yang berlandaskan prinsip-prinsip 

Islam, yang lebih dikenal dengan sebutan Islamic Corporate Social Responsibility 

(“ICSR”). Kedua adalah kewajiban zakat yang harus dipenuhi oleh lembaga 

perbankan syariah. Dalam implementasi ICSR, pemerintah sebagai pengatur perlu 

merumuskan peraturan teknis yang jelas untuk pelaksanaannya. Tujuannya adalah 

untuk memastikan bahwa bank syariah, sebagai entitas yang beroperasi 

berdasarkan prinsip ekonomi Islam, dapat menerapkan nilai-nilai tersebut secara 

menyeluruh, sehingga kesejahteraan masyarakat, yang merupakan tujuan utama 

ekonomi Islam, dapat tercapai melalui perbankan syariah.13 

                                                           
13 Bayu Mogana Putra, Op.Cit., p.11. 



Rewang Rencang : Jurnal Hukum Lex Generalis. Vol.5. No.10 (2024) 

Tema/Edisi : Filsafat, Politik dan Etika Profesi Hukum (Bulan Kesepuluh) 

https://jhlg.rewangrencang.com/  

15 

Zakat, sebagai salah satu alat untuk memperkuat perekonomian negara dan 

meningkatkan kesejahteraan masyarakat, seharusnya diatur dalam UU 10/1998. 

Hal ini sejalan dengan ketentuan dalam Pasal 1 angka 1 Undang-Undang Nomor 

23 Tahun 2011 tentang Pengelolaan Zakat (“UU 23/2011”) menjelaskan bahwa 

Pengelolaan zakat adalah kegiatan perencanaan, pelaksanaan, dan 

pengoordinasian dalam pengumpulan, pendistribusian, dan pendayagunaan 

zakat.14 Selain itu Pasal 2 menjelaskan bahwa Pengelolaan zakat berasaskan: 

syariat Islam, amanah, kemanfaatan, keadilan, kepastian hukum, terintegrasi, dan 

akuntabilitas.15 

Terkait dengan peran negara sebagai pengatur yang diatur dalam peraturan 

perundang-undangan yang bersifat tetap dan mengikat, pemerintah harus berupaya 

secara maksimal untuk fokus pada penyusunan aturan teknis yang mengatur 

aspek-aspek yang belum dijelaskan secara mendetail dalam UU 21/2008. Dengan 

demikian, tujuan ekonomi Islam sebagai alat untuk meningkatkan kesejahteraan 

masyarakat dan mewujudkan perekonomian negara yang sehat dapat tercapai 

melalui perbankan syariah, yang berfungsi sebagai salah satu entitas ekonomi 

Islam yang menghubungkan berbagai elemen untuk mencapai tujuan tersebut. 

2. Peran Politik Hukum Bank Syariah  

Bank syariah, dalam kapasitasnya sebagai lembaga intermediasi keuangan, 

pada dasarnya memiliki peran strategis yang tidak jauh berbeda dengan bank 

umum, yakni menghimpun dana dari masyarakat dan menyalurkannya kembali 

dalam bentuk pembiayaan. Namun, perbedaan mendasarnya terletak pada prinsip 

operasional yang digunakan, di mana bank syariah menjalankan fungsi tersebut 

dengan mengedepankan prinsip-prinsip hukum Islam, yang tercermin dalam 

pelarangan riba, spekulasi (maysir), dan ketidakjelasan dalam akad (gharar), serta 

mengedepankan asas keadilan dan kemitraan. Dalam menjalankan perannya, bank 

syariah tunduk pada regulasi nasional yang mengatur sistem perbankan secara 

umum, sekaligus pada aturan-aturan khusus yang bersumber dari fatwa Dewan 

Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI) & norma syariah lainnya. 

                                                           
14 Indonesia, Undang-Undang tentang Pengelolaan Zakat, UU No. 23 Tahun 2011, LN 

Tahun 2011 No. 115, TLN No. 5255, Ps. 1 angka 1. 
15 Indonesia, Undang-Undang tentang Pengelolaan Zakat, UU No. 23 Tahun 2011, LN 

Tahun 2011 No. 115, TLN No. 5255, Ps. 2. 



Rasji dan Muhammad Wildan Ichsandi 

Perbankan Syariah di Indonesia: Kajian Kritis atas Legislasi dan Implementasinya 

16 

Keberadaan bank syariah semakin menunjukkan relevansinya, terlebih di 

tengah meningkatnya kebutuhan masyarakat terhadap layanan keuangan yang 

tidak hanya memberikan keuntungan ekonomi, tetapi juga sejalan dengan nilai-

nilai spiritual dan etika keislaman. Dalam konteks ekonomi global yang sangat 

dinamis dan rentan terhadap krisis, bank syariah mampu menunjukkan ketahanan 

yang relatif lebih stabil. Hal ini dapat dilihat pada saat Indonesia mengalami 

tekanan ekonomi nasional dan internasional, di mana sistem keuangan berbasis 

syariah mampu bertahan dan tetap menunjukkan pertumbuhan. Ketahanan 

tersebut tidak hanya menjadi bukti dari kekuatan struktur dan prinsip ekonomi 

syariah, tetapi juga memperlihatkan bahwa sistem keuangan alternatif ini 

memiliki nilai adaptif dan relevansi tinggi dalam menghadapi tantangan zaman. 

Eksistensi dan performa bank syariah yang semakin kuat turut menjadi 

indikator keberhasilan pengembangan ekonomi syariah secara umum. 

Keberhasilan ini tentu tidak terjadi dalam ruang hampa; dibutuhkan sinergi antara 

pelaku industri keuangan syariah dengan lembaga-lembaga pendukung lainnya, 

termasuk regulator, akademisi, asosiasi keuangan syariah, dan lembaga 

pengawasan syariah. Oleh karena itu, urgensi untuk memperkuat lembaga-

lembaga pendukung sektor perbankan syariah dan lembaga keuangan syariah 

lainnya semakin dirasakan. Penguatan ini tidak hanya berkaitan dengan kapasitas 

kelembagaan, tetapi juga mencakup pengembangan kebijakan politik hukum yang 

mendukung pertumbuhan sektor ini secara berkelanjutan.16 

Eksistensi bank syariah dalam tatanan perekonomian nasional tidak dapat 

dilepaskan dari peran strategisnya sebagai penyedia layanan keuangan yang 

selaras dengan prinsip-prinsip syariah, yang menjawab kebutuhan masyarakat 

akan alternatif sistem keuangan yang berkeadilan, transparan, dan etis. Dalam 

menjalankan fungsinya, bank syariah bukan hanya sekadar institusi ekonomi, 

tetapi juga merupakan bagian dari sistem sosial dan hukum yang lebih luas. 

Pemenuhan kebutuhan ekonomi masyarakat melalui lembaga ini tentu 

memerlukan fondasi hukum yang kokoh dan berpihak pada keadilan substantif. 

                                                           
16 Muhamad, Sistem & Prosedur Operasional Bank Syariah. UII Press, Yogyakarta, 2000, 

p.3. 

 



Rewang Rencang : Jurnal Hukum Lex Generalis. Vol.5. No.10 (2024) 

Tema/Edisi : Filsafat, Politik dan Etika Profesi Hukum (Bulan Kesepuluh) 

https://jhlg.rewangrencang.com/  

17 

Kepastian hukum yang adil menjadi prasyarat mutlak untuk menjamin efektivitas 

dan efisiensi dalam operasional bank syariah, sekaligus menjadi instrumen 

penguat kepercayaan masyarakat terhadap sistem keuangan yang ditawarkan. 

Keterkaitan antara hukum dan ekonomi menjadi sangat nyata dalam konteks 

ini. Hukum tidak hanya berperan sebagai kerangka normatif yang mengatur 

aktivitas ekonomi, tetapi juga sebagai cerminan dari sistem ekonomi yang dianut 

oleh negara. Sebuah sistem hukum yang mendukung ekonomi syariah akan 

tampak dari keberadaan regulasi yang tidak hanya mengatur teknis perbankan 

syariah, melainkan juga memberikan ruang bagi nilai-nilai keadilan distributif, 

partisipasi umat, dan kemaslahatan umum. Sebaliknya, karakter sistem ekonomi 

yang dikembangkan suatu negara juga tercermin dari bagaimana hukum 

dikonstruksi dan diimplementasikan. Ketika negara menganut sistem ekonomi 

yang berorientasi pada keadilan sosial, seperti dalam semangat ekonomi 

Pancasila, maka kerangka hukumnya pun akan diarahkan untuk mendukung 

model-model keuangan yang inklusif dan adil, termasuk perbankan syariah.17  

Bank syariah, sebagaimana dimuat dalam ketentuan Pasal 1 angka 7 UU 

21/2008, diartikan sebagai bank yang menjalankan kegiatan usahanya berdasarkan 

prinsip syariah. Dalam konteks operasional, bank syariah terbagi ke dalam dua 

bentuk kelembagaan utama yang terdiri atas BUS dan BPRS.18 Pembedaan ini 

tidak hanya menyangkut skala usaha dan cakupan layanan yang diberikan, tetapi 

juga berimplikasi pada struktur organisasi dan model bisnis yang diterapkan 

Adapun prinsip syariah yang menjadi dasar pijakan operasional bank syariah, 

dijelaskan lebih lanjut dalam Pasal 1 angka 12 UU 21/2008. Prinsip syariah 

dimaknai sebagai prinsip hukum Islam yang diterapkan dalam kegiatan 

perbankan, dengan merujuk kepada fatwa yang dikeluarkan oleh lembaga yang 

memiliki kewenangan dalam penetapan fatwa di bidang syariah. Dalam hal ini, 

DSN-MUI merupakan otoritas yang diakui oleh negara untuk menetapkan 

ketentuan-ketentuan fikih yang mengikat dalam praktik perbankan syariah.19 

                                                           
17 Satjipto Rahardjo, Membangun dan Merombak Hukum Indonesia Sebuah Pendekatan 

Lintas Disiplin, Genta Publishing, Yogyakarta, 2009, p.102. 
18 Indonesia, Undang-Undang tentang Perbankan Syariah, UU No.21 Tahun 2008, LN 

Tahun 2008 No.94, TLN No.4867, Ps.1 angka 7. 
19 Indonesia, Undang-Undang tentang Perbankan Syariah, UU No.21 Tahun 2008, LN 

Tahun 2008 No.94, TLN No.4867, Ps.1 angka 12. 



Rasji dan Muhammad Wildan Ichsandi 

Perbankan Syariah di Indonesia: Kajian Kritis atas Legislasi dan Implementasinya 

18 

Dalam pandangan Faried Wijaya dan Soetatwo Hadiwegeno, sektor 

perbankan nasional memiliki posisi yang sangat strategis dalam merespons 

dinamika ekonomi, baik yang terjadi di tingkat domestik maupun global.20 

Perubahan yang terjadi begitu cepat dan kian kompleks menuntut respons 

kelembagaan yang tidak hanya cepat, tetapi juga tepat sasaran dalam rangka 

mempertahankan stabilitas dan keberlanjutan sistem keuangan nasional. Oleh 

karena itu, mereka menekankan pentingnya transformasi struktural dan 

institusional yang lebih komprehensif, yakni dengan merancang ulang struktur 

kelembagaan perbankan agar lebih kokoh, memiliki arah pembangunan yang 

terukur, serta dilandasi oleh prinsip-prinsip tata kelola yang baik. 

Langkah awal yang mereka tawarkan adalah perlunya rekonstruksi 

kelembagaan secara menyeluruh. Hal ini tidak hanya mencakup reformasi 

manajerial, tetapi juga harus bersandar pada kerangka hukum yang kuat dan 

mendukung. Tanpa fondasi hukum yang kokoh, perbankan akan kesulitan 

membangun sistem yang berkelanjutan dan akuntabel, terlebih dalam menghadapi 

tantangan ekonomi global yang semakin menuntut transparansi dan efisiensi. 

Selanjutnya, perluasan jangkauan layanan ke seluruh pelosok Indonesia menjadi 

krusial agar fungsi intermediasi bank dapat dirasakan secara merata oleh seluruh 

lapisan masyarakat, terutama di wilayah yang selama ini belum terjangkau oleh 

layanan perbankan formal. Langkah ini juga mencerminkan peran sosial 

perbankan sebagai agen pembangunan yang inklusif. 

Tak kalah penting, penguatan aspek hukum yang mendasari kegiatan 

pembinaan dan pengawasan lembaga perbankan. Hukum responsif dan adaptif 

terhadap kebutuhan zaman akan memberi legitimasi yang kuat bagi otoritas untuk 

memastikan bahwa bank menjalankan fungsi intermediasinya secara sehat, wajar, 

dan efisien. Dengan demikian, sektor perbankan Indonesia tidak hanya mampu 

bertahan di tengah gejolak ekonomi global, tetapi juga mampu menyesuaikan diri 

dengan perkembangan norma dan standar internasional, seperti prinsip kehati-

hatian (prudential banking), manajemen risiko, dan kepatuhan terhadap aturan-

aturan internasional dalam kerangka Basel Accord atau standar lainnya. 

                                                           
20 Faried Wijaya dan Soerarwo Hadiwegeno, Lembaga-Lembaga Keuangan dan Bank: 

Perkembangan, Teori dan Kebijakan, BPFE, Yogyakarta, 1991, p.78. 



Rewang Rencang : Jurnal Hukum Lex Generalis. Vol.5. No.10 (2024) 

Tema/Edisi : Filsafat, Politik dan Etika Profesi Hukum (Bulan Kesepuluh) 

https://jhlg.rewangrencang.com/  

19 

Dalam kerangka pemikiran hukum nasional, kajian politik hukum terhadap 

ekonomi syariah tidak dapat dipisahkan dari dinamika penerapan hukum Islam di 

Indonesia yang telah menempuh perjalanan panjang dengan berbagai corak dan 

tantangan sejarah. Sejak era kolonial Belanda yang secara sistematis 

mengesampingkan hukum Islam dalam sistem hukum formal, hingga masa pasca-

kemerdekaan yang membuka ruang lebih luas bagi rekognisi hukum Islam dalam 

ranah tertentu, dan berlanjut pada era reformasi yang ditandai dengan semangat 

desentralisasi dan demokratisasi hukum, ekonomi syariah perlahan namun pasti 

menemukan momentumnya sebagai bagian integral dari sistem hukum dan 

ekonomi nasional. Kehadirannya hari ini tidak lagi berada dalam posisi marjinal, 

tetapi telah mendapat tempat dalam sistem keuangan nasional melalui legislasi. 

Lebih dari sistem keuangan berbasis agama, ekonomi syariah tumbuh 

menjadi suatu wacana alternatif yang menyentuh jantung kritik terhadap sistem 

ekonomi konvensional, khususnya kapitalisme dan sosialisme. Ekonomi syariah 

menawarkan narasi baru bersumber dari nilai-nilai keadilan distributif, solidaritas 

sosial, dan tanggung jawab moral—yang dalam banyak hal dianggap absen dalam 

sistem ekonomi barat yang cenderung menekankan akumulasi kekayaan dan 

efisiensi pasar tanpa mempertimbangkan dimensi etika. Dalam konteks ini, politik 

hukum ekonomi syariah dapat dipahami sebagai upaya negara dalam merumuskan 

arah kebijakan hukum yang menjamin berjalannya sistem ekonomi yang tidak 

hanya legal secara normatif, tetapi juga etis dan berkeadilan secara substantif. 

Lebih jauh, ekonomi syariah membangun kerangka relasi ekonomi yang 

tidak hanya bertumpu pada kepentingan individu, melainkan juga memperkuat 

kerjasama kolektif yang berbasis pada prinsip kemitraan (musharakah), kejujuran 

(shidq), dan keadilan (’adl). Dalam hal ini, penerapan ekonomi syariah berperan 

sebagai wahana transformasi sosial melalui pembentukan perilaku ekonomi yang 

bertanggung jawab secara spiritual dan sosial. Dengan menjadikan nilai-nilai 

syariah sebagai pijakan utama, sistem ini secara tidak langsung mendorong 

reformasi moral di tengah masyarakat yang kerap kali terjebak dalam praktik 

ekonomi yang eksploitatif.21 

                                                           
21 Mul Irawan, Politik Hukum Ekonomi Syariah dalam Perkembangan Lembaga Keuangan 

Syariah di Indonesia, Jurnal Media Hukum, Vol.25, No.1 (2018), p.13. 



Rasji dan Muhammad Wildan Ichsandi 

Perbankan Syariah di Indonesia: Kajian Kritis atas Legislasi dan Implementasinya 

20 

Penerapan sistem ekonomi syariah di Indonesia tidak hanya mencerminkan 

aspirasi umat Islam terhadap praktik ekonomi yang sesuai dengan prinsip 

keimanan mereka, tetapi juga berpotensi menjadi solusi alternatif yang efektif 

dalam mengoptimalkan potensi dan sumber daya ekonomi masyarakat secara 

keseluruhan. Dalam konteks ini, ekonomi syariah hadir untuk menjawab 

keresahan sebagian masyarakat Muslim terhadap praktik bunga (riba) dalam 

sistem perbankan konvensional yang dianggap tidak sesuai dengan nilai-nilai 

syariah. Dengan menyediakan jalur keuangan yang bebas dari unsur ribawi, 

sistem ini menawarkan pilihan yang lebih aman secara spiritual dan sekaligus 

inklusif secara sosial.22  

Agar lembaga-lembaga keuangan syariah dapat menjalankan perannya 

secara maksimal, diperlukan keberadaan sistem regulasi yang kuat, adaptif, dan 

responsif terhadap dinamika ekonomi modern. Kerangka hukum yang jelas dan 

berpihak pada prinsip keadilan serta kepastian hukum menjadi fondasi utama 

dalam menciptakan ekosistem yang sehat dan kondusif bagi pertumbuhan 

ekonomi syariah. Oleh karena itu, peran negara dalam menyusun dan menjalankan 

politik hukum yang progresif sangatlah penting—yakni dengan menetapkan 

kebijakan serta regulasi yang tidak hanya menjamin keberlangsungan dan 

kredibilitas lembaga ekonomi syariah, tetapi juga mampu melindungi kepentingan 

masyarakat sebagai pengguna jasa keuangan. Dalam tataran kebijakan, negara 

diharapkan mampu menjalankan fungsi checks and balances secara efektif, guna 

memastikan bahwa perkembangan ekonomi syariah tidak keluar dari prinsip-

prinsip keadilan sosial dan keberlanjutan. Hal ini mencakup penguatan 

kelembagaan, pengawasan yang adil dan profesional, serta dukungan terhadap 

inovasi sistem keuangan syariah yang relevan dengan kebutuhan zaman.23 

Prinsip-prinsip ekonomi syariah sendiri merupakan bagian integral dari 

ajaran moral di dalam agama Islam yang menjadi landasan bagi aktivitas 

ekonomi. Pertama, prinsip Tauhid menekankan bahwa semua kegiatan produksi 

dan konsumsi harus berlandaskan kepada penghambaan kepada Allah SWT. 

                                                           
22 Illy i Yanti, Formalisasi Hukum Ekonomi Islam di Indonesia (Studi Tentang 

Pemberlakuan Hukum Ekonomi Islam Pasca Lahirnya UU No. 3 Tahun 2006), Jurnal Al-Risalah, 

Vol.13, No.2 (2013), p.7. 
23 Mul Irawan, Op.Cit., p.19. 



Rewang Rencang : Jurnal Hukum Lex Generalis. Vol.5. No.10 (2024) 

Tema/Edisi : Filsafat, Politik dan Etika Profesi Hukum (Bulan Kesepuluh) 

https://jhlg.rewangrencang.com/  

21 

Kedua, prinsip isti’mar dan istikhlaf menegaskan bahwa setiap individu memiliki 

tanggung jawab moral dalam mengelola kehidupan di dunia, yang harus 

dipertanggungjawabkan kepada Tuhan dan sesama manusia. Ketiga, prinsip 

kemashlatan menyatakan bahwa kegiatan ekonomi harus dilakukan dengan tujuan 

untuk memberikan manfaat dan menghindari kerusakan bagi manusia serta 

lingkungan. Keempat, prinsip keadilan mengharuskan bahwa semua aktivitas 

ekonomi dilakukan dalam kerangka menciptakan keadilan sosial bagi seluruh 

lapisan masyarakat. Terakhir, prinsip kesejahteraan menekankan pentingnya 

mencapai kesejahteraan baik di dunia maupun di akhirat, baik secara lahiriah 

maupun batiniah.24 

3. Peran Politik Hukum Bank Syariah dalam Mendukung Perekonomian 

Indonesia: Perspektif Teori Hukum Progresif 

Dalam konteks perekonomian Indonesia, politik hukum perbankan syariah 

tidak hanya sekadar instrumen regulasi, melainkan juga alat transformasi sosial 

yang bertujuan mewujudkan keadilan ekonomi berbasis nilai-nilai syariah. Jika 

dikaitkan dengan teori hukum progresif yang digagas oleh Satjipto Rahardjo—di 

mana hukum harus dilihat sebagai sarana pembaruan sosial (law as a tool of 

social engineering) dan berpihak pada keadilan substantif—maka eksistensi 

perbankan syariah dapat dipahami sebagai upaya progresif untuk membangun 

sistem ekonomi yang lebih inklusif, adil, dan berkelanjutan. 

Pertama, politik hukum bank syariah mencerminkan respons negara 

terhadap kebutuhan masyarakat akan sistem keuangan yang beretika. Dengan 

mengadopsi prinsip bagi hasil (profit-sharing), larangan riba, dan transaksi yang 

halal, perbankan syariah tidak hanya memenuhi tuntutan umat muslim, tetapi juga 

menawarkan alternatif bagi seluruh masyarakat yang menginginkan sistem 

perbankan yang lebih transparan dan berkeadilan. Teori hukum progresif melihat 

hal ini sebagai bentuk hukum yang "hidup" (living law), karena lahir dari 

kesadaran kolektif masyarakat akan ketimpangan sistem keuangan konvensional 

yang cenderung eksploitatif. 

 

                                                           
24 Forum Dosen Ekonomi dan Bisnis Islam (FORDEBI) dan Asosiasi Dosen Ekonomi 

Syariah (ADESY), Ekonomi dan Bisnis Islam: Seri Konsep dan Aplikasi Ekonomi dan Bisnis 

Islam, Raja Grafindo Persada, Jakarta, 2016, p.445. 



Rasji dan Muhammad Wildan Ichsandi 

Perbankan Syariah di Indonesia: Kajian Kritis atas Legislasi dan Implementasinya 

22 

 

Kedua, dalam perspektif progresif, hukum harus mampu memberdayakan 

masyarakat marginal. Perbankan syariah, melalui skim pembiayaan mikro syariah 

(seperti mudharabah dan musyarakah), memberikan akses permodalan bagi 

UMKM dan sektor informal yang sering kesulitan mendapatkan kredit dari bank 

konvensional karena persyaratan agunan yang ketat. Di sini, politik hukum bank 

syariah berperan sebagai instrumen redistribusi ekonomi, sejalan dengan 

semangat Pasal 33 UUD NRI 1945 tentang demokrasi ekonomi dan kesejahteraan 

sosial. 

Ketiga, Teori Hukum Progresif menekankan bahwa hukum harus adaptif 

terhadap perubahan zaman. Politik hukum perbankan syariah di Indonesia—

melalui UU 21/2008 dan regulasi turunannya—tidak hanya mengatur aspek 

komersial, tetapi juga mendorong integrasi keuangan syariah dengan fintech, 

green finance, dan wakaf produktif. Hal ini menunjukkan bahwa hukum tidak 

statis, melainkan terus berevolusi untuk menjawab tantangan ekonomi 

kontemporer seperti digitalisasi dan pembangunan berkelanjutan. 

Terakhir, dalam paradigma progresif, efektivitas hukum diukur dari sejauh 

mana ia mewujudkan keadilan substantif, bukan sekadar kepatuhan formal. 

Perbankan syariah, dengan prinsip kehati-hatian (prudential banking) dan DPS, 

seharusnya tidak hanya fokus pada profit, tetapi juga memastikan bahwa aktivitas 

ekonominya berkontribusi pada pengentasan kemiskinan, pemerataan pendapatan, 

dan stabilitas sistem keuangan. Jika politik hukum bank syariah konsisten dengan 

filosofi ini, maka ia benar-benar dapat menjadi katalisator ekonomi kerakyatan 

yang progresif dan berkeadilan. 

Dengan demikian, politik hukum perbankan syariah—jika dianalisis melalui 

lensa teori hukum progresif—bukan sekadar aturan teknis perbankan, melainkan 

manifestasi dari cita-cita hukum Indonesia yang humanis, responsif, dan 

berorientasi pada keadilan sosial-ekonomi. Tantangannya adalah memastikan 

bahwa implementasinya tidak terjebak pada formalisme, tetapi benar-benar 

berdampak pada peningkatan kesejahteraan masyarakat luas. 

 

 



Rewang Rencang : Jurnal Hukum Lex Generalis. Vol.5. No.10 (2024) 

Tema/Edisi : Filsafat, Politik dan Etika Profesi Hukum (Bulan Kesepuluh) 

https://jhlg.rewangrencang.com/  

23 

C. PENUTUP 

Penelitian ini menyoroti peran strategis perbankan syariah sebagai 

manifestasi dari politik hukum yang tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga 

transformatif dalam mewujudkan keadilan ekonomi yang inklusif. Dari aspek 

historis hingga implementatif, hukum perbankan syariah di Indonesia telah 

mengalami evolusi signifikan, mulai dari pengakuan prinsip bagi hasil dalam UU 

7/1992 hingga pembentukan kerangka hukum khusus melalui UU 21/2008. 

Dinamika politik hukum yang melandasi regulasi ini menunjukkan adanya upaya 

negara dalam merespons kebutuhan masyarakat akan sistem keuangan yang 

berlandaskan nilai etika dan prinsip-prinsip syariah. 

Perbankan syariah tidak hanya dilihat sebagai entitas keuangan alternatif, 

tetapi juga sebagai instrumen kebijakan sosial dan ekonomi yang progresif. 

Melalui pendekatan teori hukum progresif, penulis menekankan pentingnya 

hukum yang adaptif terhadap dinamika sosial dan berorientasi pada keadilan 

substantif. Sistem bank syariah, dengan prinsip keadilan, transparansi, dan 

tanggung jawab sosial (seperti ICSR dan kewajiban zakat), diharapkan mampu 

menciptakan pemerataan kesejahteraan dan stabilitas ekonomi yang berkelanjutan. 

Namun demikian, implementasi prinsip syariah dalam praktik perbankan 

syariah masih menghadapi tantangan serius, baik dari aspek filosofis, sosiologis, 

maupun yuridis. Oleh karena itu, sinergi antara regulasi, edukasi masyarakat, dan 

peningkatan kapasitas sumber daya manusia menjadi krusial untuk memastikan 

peran bank syariah sebagai kekuatan pendorong dalam pembangunan ekonomi 

nasional yang adil dan berkelanjutan.  



Rasji dan Muhammad Wildan Ichsandi 

Perbankan Syariah di Indonesia: Kajian Kritis atas Legislasi dan Implementasinya 

24 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Buku 

Budiarjo, Miriam. 2008. Dasar-Dasar Ilmu Politik (Jakarta: Gramedia Pustaka 

Utama)  
Forum Dosen Ekonomi dan Bisnis Islam (FORDEBI) dan Asosiasi Dosen 

Ekonomi Syariah (ADESY). 2016. Ekonomi dan Bisnis Islam: Seri Konsep 

dan Aplikasi Ekonomi dan Bisnis Islam. (Jakarta: Raja Grafindo Persada). 

Muhamad. 2000. Sistem & Prosedur Operasional Bank Syariah. (Yogyakarta: UII 

Press). 

Rahardjo, Satjipto. 1983. Permasalahan Hukum di Indonesia. (Bandung: 

Alumni). 

Rahardjo, Satjipto. 2009. Membangun dan Merombak Hukum Indonesia Sebuah 

Pendekatan Lintas Disiplin. (Yogyakarta: Genta Publishing). 

Samsul, Inosentius. 2010. Politik Hukum Pembentukan Undang-Undang. (Jakarta: 

Pusat Pengkajian Pengolahan Data dan Informasi (P3DI) Sekretariat Jendral 

DPR Republik Indonesia). 

Wijaya, Faried. dan Soerarwo Hadiwegeno. 1991. Lembaga-Lembaga Keuangan 

dan Bank: Perkembangan, Teori dan Kebijakan, (Yogyakarta: BPFE). 

Yusmad, Muammar Arafat. 2018. Aspek Hukum Perbankan Syariah dari Teori Ke 

Praktik. (Yogyakarta: CV Budi Utama). 

 

Publikasi 

Irawan, Mul. Politik Hukum Ekonomi Syariah dalam Perkembangan Lembaga 

Keuangan Syariah di Indonesia. Jurnal Media Hukum. Vol. 25, No 1 

(2018). 
Putra, Bayu Mogana. Kebijakan Politik Hukum Negara terhadap Perbankan 

Syariah. Lex Renaissance. Vol.6. No.2 (2016). 
Ramadhan, Muhammad. Politik Hukum Perbankan Syariah di Indonesia. 

MIQOT: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman. Vol.9. No.2 (2016).  
Yanti, Illy i. Formalisasi Hukum Ekonomi Islam di Indonesia (Studi Tentang 

Pemberlakuan Hukum Ekonomi Islam Pasca Lahirnya UU No. 3 Tahun 

2006). Jurnal Al-Risalah. Vol. 13, No. 2 (2013). 
 

Sumber Hukum 

Peraturan Pemerintah Nomor 72 Tahhun 1992 tentang Bank Berdasarkan Prinsip 

Bagi Hasil. Lembaran Negara Republik Indonesia Tahun 1992. 

Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945. 

Undang-Undang Nomor 21 Tahun 2008 tentang Perbankan Syariah. Lembaran 

Negara Republik Indonesia Tahun 2008 Nomor 94. Tambahan Lembaran 

Negara Republik Indonesia Nomor 4867. 

Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2011 tentang Pengelolaan Zakat. Lembaran 

Negara Republik Indonesia Tahun 2011 Nomor 115. Tambahan Lembaran 

Negara Republik Indonesia Nomor 5255. 

Undang-Undang Nomor 10 Tahun 1998 tentang Perubahan atas Undang-Undang 

Nomor 7 Tahun 1992 tentang Perbankan. Lembaran Negara Republik 

Indonesia Tahun 1974 No.1, Tambahan Lembaran Negara Republik 

Indonesia Nomor 3019. 


